
Quanta est nobis via?
 

Imprimer 
Imprimer 

Majesté du Christ entre les apôtres, XIIe s.

Lettre aux amis n° 55

Avent 2012

Chers amis et hôtes,

en ce temps de l'Avent où nous professons et témoignons par nos pauvres vies l'attente du retour du Seigneur, 

nous voulons nous interroger 

 

Lettre aux amis no. 55
Avent 2012

Chers amis, hôtes et vous qui nous suivez de loin,

dans la lettre de Pentecôte déjà nous avons voulu rappeler le 50e anniversaire de l’ouverture du concile Vatican II, en 
reprenant les paroles du pape Jean XXIII dans l’allocution Gaudet mater Ecclesia, prononcée le 11 octobre 1962. En ce 
temps de l’Avent, où nous professons et témoignons par nos pauvres vies l’attente du retour du Seigneur dans la gloire, 
nous voulons nous interroger avec vous sur ce que nous avons fait de cette “nouvelle Pentecôte”, de ce “saut en avant” 
souhaité par Jean XXIII, de la “grande grâce” accordée à l’Église le siècle dernier et qui nous a été offerte comme 
“boussole sûre pour nous orienter sur le chemin du XXIe siècle”, selon les paroles fortes du pape Jean Paul II. Oui, 
“quanta est nobis via?”, combien de chemin nous reste-t-il à faire dans notre suivance renouvelée du Seigneur, une 
suivance affermie par Vatican II, mais qui, malgré l’élan reçu du concile, a aussi connu des retards, des incertitudes, des 
déviations.

Si nous tentons non pas tant un bilan qu’une lecture de ces cinq décennies, nous pouvons dire que ces années ont été 
celles d’une trépidante attente, qui s’est parfois traduite en une joie face à la confirmation de l’esprit du concile et à la 
mise en œuvre de ses intentions, parfois aussi en déception, lorsque Vatican II a été négligé et contredit dans ses 
exigences et ses inspirations… Assurément, si pour bien des aspects on peut affirmer que l’événement de Vatican II est 
irréversible, et que sont donc irréversibles les chemins entrepris par l’Église par obéissance à cet événement, il faut 
aussi dire que pour l’heure la possibilité de l’oublier ou de le minimiser est bien réelle, ne serait-ce qu’en recourant à la 
formule insidieuse “repenser le concile”.

Or, Jean XXIII avait annoncé un concile “pastoral” pour préciser qu’il ne s’agissait pas de condamner des doctrines et 
des hommes, mais de relire toute la vie de l’Église avec le regard du Seigneur, le bon pasteur. Un concile, donc, 
caractérisé non par le jugement, comme les conciles précédents, mais plutôt une assemblée caractérisée par la 
sollicitude et le désir pour la vie des Églises du monde. Certains ont pris cet adjectif “pastoral” comme un prétexte pour 
nier au concile toute portée théologique, doctrinale, de sorte à l’affaiblir et à ne pas lui reconnaître la dignité de ceux qui 
l’ont précédé, qui s’étaient tous exprimé par des articles de condamnation et d’excommunication. Il s’agissait en 
revanche de saisir que la teneur pastorale du concile constitue un renforcement et un progrès dans la compréhension 
doctrinale de la vérité chrétienne, compréhension qui est toujours pastorale, c’est-à-dire en rapport avec le salut de 
l’homme dans l’histoire, toujours vision de Dieu dans son rapport à l’humanité. Le pape Jean XXIII, dans l’allocution 
d’ouverture, rappelait que “la tâche du concile est de conserver et de promouvoir la doctrine”, mais que cette tâche ne 
pouvait être menée à bien en renouvelant des condamnations d’erreurs. Il faillait en revanche “faire un saut en avant 
vers une pénétration doctrinale et une formation des consciences”, en discernant entre la substance de la doctrine et ses 
formulations, dans le vaste espace de la “médecine de la miséricorde”.

 

Vatican II n’a pas été un concile parénétique, mais authentiquement doctrinal dans sa sollicitude pastorale. Si l’on sait 
bien relire le concile, il apparaît même comme un concile “christologique” : Jésus Christ en effet a toujours été au centre 
du concile comme “Dei Verbum”, comme “Lumen gentium”, comme image de la vraie humanité, comme mystère pascal. 
Joseph Ratzinger, alors théologien au concile, le 29 septembre 1963, écrivait ainsi dans son journal, commentant le 
discours du pape Paul VI pour l’ouverture de la deuxième session: “Ce qui m’a le plus frappé est l’aspect décidément 

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2

https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//images/stories/comunita/lettera_agli_amici/MaestadiCristo_600.jpg
https://www.boseassisi.it//images/stories/comunita/lettera_agli_amici/MaestadiCristo_600.jpg


christologique du texte. Avec quelle emphase résonnait l’expression liturgique Te Christe solum novimus (nous ne 
connaissons que Toi, ô Christ), et la conclusion: Christus praesideat!, cria le pape, que le Christ préside ce concile !” Oui, 
un concile christologique parce que le visage du Christ a émergé sous des traits nouveaux : un Christ mieux connu à 
travers les saintes Écritures, un Christ ami des hommes, qui veut que tous soient sauvés, un Christ Seigneur de l’Église 
et présent en elle pour la modeler comme l’épouse belle, dans l’attente de son Époux.

Du reste, le pape Jean XXIII, quelques mois auparavant, le 8 décembre 1962, dans son discours de clôture de la 
première session, s’était ainsi exprimé : “Qu’il plaise au Seigneur que de tels fruits (du concile) soient recueillis non 
seulement par les enfants de l’Église catholique, mais qu’ils se répercutent aussi sur nos frères qui se plaisent à se dire 
chrétiens, de même que sur cette innombrable nuée d’hommes qui ne sont pas encore illuminés de la lumière 
chrétienne… Ils n’ont rien à craindre de la lumière de l’Évangile.”

 

Alors, la demande décisive que nous pouvons nous poser à cinquante ans de l’ouverture de cet événement ecclésial est 
de savoir si nous avons été capables – malgré les limites, les incertitudes, les contradictions– de nous rapprocher de 
l’Évangile et de rapprocher l’Évangile des hommes et des femmes d’aujourd’hui. La fidélité à l’esprit du concile nous 
enseigne que ce n’est que s’il est vécu et qu’on en fait le récit sous le signe de la miséricorde que le christianisme saura 
être éloquent ; seule une Église qui saura user de la miséricorde, qui préférera toujours la “médecine de la miséricorde” 
aux verges de la condamnation, qui renoncera à se cacher derrière la splendeur d’une vérité qui éblouit et blesse, seule 
cette Église sera capable de raconter les traits de Jésus son Seigneur et d’être ainsi écoutée par ceux qui attendent une 
parole d’espérance. L’assemblée conciliaire voulut se faire l’écho de l’Évangile et, si l’Évangile est toujours bien loin 
d’être pleinement mis en œuvre, ce qui a été allumé il y a cinquante ans comme feu dans le cœur des croyants brûle 
maintenant et ne semble pas prêt de s’éteindre. Vraiment, comme y exhortait le pape Jean XXIII dans un discours 
prononcé trois mois après l’annonce du concile, il s’agit pour nous aussi, aujourd’hui, de “dilater les espaces de la 
charité… avec une pensée claire et un cœur large”.

Le prieur de Bose, fr. Enzo,
avec les frères et les sœurs communauté

 

Télécharger la Lettre aux amis Avent 2012

 

 

 

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2

https://www.boseassisi.it//images/stories/altre_informazioni/Download/Letteraamici/QiqajonAvvento2012.pdf
https://www.boseassisi.it//images/stories/altre_informazioni/Download/Letteraamici/QiqajonAvvento2012.pdf
https://www.boseassisi.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1002&Itemid=
https://www.boseassisi.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1002&Itemid=

