Communigqué de presse

Imprimer
Imprimer

Vllle Colloque liturgique international

LITURGIE ET ART

Le défi de la Contemporanéité

Bose, 3 -5 juin 2010

Monastéere de Bose

Office national pour les biens culturels ecclésiastiques — CEl

COMMUNIQUE DE PRESSE
du mardi 25 mai 2010

Du jeudi 3 au samedi 5 juin 2010 se tiendra auprés du Monastére de Bose (Magnano, Italie) le Vllle Colloque liturgique
international. Ce Colloque, organisé par le Monastére de Bose en collaboration avec I'Office national des Biens Culturels
Ecclésiastiques de la Conférence épiscopale italienne, aura pour théme: Liturgie et art. Le défi de la contemporanéité.

La session d'ouverture du Colloque sera présidée conjointement par fr. Enzo BIANCHI, prieur de Bose, et par Mgr
Stefano RUSSO, directeur de I'Office national pour les biens culturels ecclésiastique.

On comptera parmi les personnalités présentes au Colloque I'archevéque Gianfranco RAVASI, président du Consell
pontifical pour la culture, I'archevéque Piero MARINI, président du Comité pontifical pour les Congrés eucharistiques
internationaux, Mgr Gabriele MANA, évéque de Biella, Mgr Arrigo MIGLIO, évéque d’lvrea, secrétaire de la Conférence
épiscopale piémontaise.

Seront par ailleurs présents le métropolite de Kaisariani, Vyron et Hymettos DANIEL (Pourtsouklis), délégué officiel du
Saint Synode de I'Eglise orthodoxe de Gréce, I'archimandrite Job GETCHA de Paris, délégué officiel du Patriarcat
cecuménique de Constantinople, le Rév. Dr. David STANCLIFFE, évéque de Salisbury, délégué officiel de I’Archevéque
de Canterbury, qui attesteront la dimension cecuménique du Colloque auquel participeront des chercheurs catholiques,
orthodoxes, anglicans, luthériens et réformés.

Les nombreux participants proviennent, hormis ['ltalie, d’Allemagne, d’Autriche, de Belgique, du Brésil, de la Cité du
Vatican, des Etats-Unis, de France, de Grande-Bretagne, de Gréce, de Hongrie, d’'Indonésie, d’Irlande, de Pologne, du
Portugal et de Suisse. La présence de moines d'ltalie et de I'étranger témoigne de la fidele attention du monde
monastique pour les thémes liturgiques.

Parvenu a sa Vllle édition, le Colloque liturgique international de Bose est un rendez-vous annuel ou des chercheurs et
des experts internationaux appartenant aux diverses Eglises chrétiennes se rencontrent autour de thémes touchant au
rapport entre la liturgie, I'architecture et I'art, offrant au vaste public présent, composé de théologiens, de liturgistes,
d’'architectes, d’'artistes, de responsables des édifices de cultes et de personnes intéressées par le théeme spécifique, un
lieu ou se réunir pour une réflexion commune animée par la volonté de reconnaitre a plein droit la valeur de I'espace
liturgique chrétien.

Le Comité scientifique auquel est confiée la préparation des Colloques liturgiques internationaux de Bose est composé
d’Enzo Bianchi (Bose), Stefano Russo (Rome), Goffredo Boselli (Bose), Frédéric Debuyst (Louvain-la-Neuve), Paul De
Clerck (Bruxelles), Albert Gerhards (Bonn), Angelo Lameri (Rome), Keith Pecklers (Rome), Giancarlo Santi (Milan).

Projet scientifique du Colloque

Le rapport de I'Eglise avec les arts est 'objet de débats depuis longtemps. En Europe, mais aussi au-dela, on s’efforce
d’améliorer des relations dont Paul VI avait regretté I'interruption, dans son célébre discours de 1964 auquel le pape
Benoit XVI s'est référé lors de sa rencontre avec les artistes le 21 novembre 2009, soulignant lui aussi le fait que I'Eglise
a besoin des arts. Le Vllle Colloque liturgique international de Bose entend saisir la réelle tension existant entre
revendication a 'autonomie de I'art et son engagement au service de I'Eglise.

Monastero di Bose - Pagina 1 di 3


https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1093-2010-liturgie-art
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1093-2010-liturgie-art
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1093-2010-liturgie-art
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1093-2010-liturgie-art
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1093-2010-liturgie-art
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1093-2010-liturgie-art
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1093-2010-liturgie-art/4747-programme-jours-2010-liturgie-art
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1093-2010-liturgie-art/4747-programme-jours-2010-liturgie-art
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1093-2010-liturgie-art/4747-programme-jours-2010-liturgie-art

Pour évaluer le rapport entre l'art et la liturgie, il sera avant tout nécessaire de vérifier si la distinction courante entre ars
religiosa, ars sacra, et ars liturgica continue d'étre utile. La discussion sera menée dans le cadre plus large d’'une
esthétique du croire et de son expression dans la liturgie. La foi exige d'étre rendue perceptible non seulement a travers
I'écoute de la parole de Dieu, mais aussi par les autres sens, en particulier celui de la vue. La dimension sensorielle de
la foi chrétienne appartient a I'essence du christianisme en tant que religion révélée ; le mystére de l'incarnation se
prolonge dans la structure sacramentelle de I'Eglise et de sa liturgie. Cette relation a constitué la base théologique
marquant la fin de liconoclasme et a rendu possible une production artistique illimitée dans les églises tant orientales
gu’occidentales.

Dans la mesure ou l'art représente un « langage » qui peut transmettre une expérience de la transcendance, il comporte
une analogie avec la liturgie dans ses langages symboliques verbaux et non verbaux. Pourtant la liturgie, dans son
essence, est actio sacra, alors que les arts figuratifs sont statiques et abolissent I'expérience processuelle de la
temporalité pour la déplacer dans l'intimité du spectateur. C’est, en un sens, leur force, puisqu'ils prolongent au-dela de
l'instant I'expérience de la rencontre de Dieu a travers la Parole et le sacrement. D’autre part, toutefois, des tendances
iconoclastes traversent toute I'histoire de I'Eglise, qui cherchent & mettre un terme a la tentation de vouloir représenter ce
gu’on ne peut représenter.

La discussion sur l'art et 'Eglise a été menée presque exclusivement de la part de I'Eglise, par le magistére et les
théologiens. Si I'Eglise exprime alors certaines exigences a I'encontre des artistes, de travailler par exemple en
conformité avec la liturgie, se laisse-t-elle aussi imposer des exigences par les artistes ? Ceux-ci doivent-ils se limiter a
servir I'exigence de beauté de I'Eglise ou d’autres registres de I'expérience humaine ne doivent-ils pas aussi étre
impliqués, comme le fait I'art contemporain ? Les papes ont reconnu cette tache aux artistes : Jean-Paul Il a parlé de I'art
comme de la « voix de I'attente universelle de rédemption », tandis que Benoit XVI a affirmé que si « I'art doit déranger, la
science tranquillise ».

Le Colloque liturgique fera usage du concept d’« image » dans un sens large. A ce propos, on doit faire la distinction entre
des images primaires et secondaires. Une image primaire est le rassemblement liturgique lui-méme (le Christ et la
communauté visible) dans ses différents actes de communication. Les espaces ecclésiaux aniconiques, comme les
églises cisterciennes, les temples réformés, les églises du XXe siécle, ne son pas privés d'images, bien qu'ils ne
présentent pas ou peu d’images au sens usuel du terme. Ce n'est pas un hasard si le mouvement liturgique du XXe
siécle a largement favorisé des églises sans images : on donnait alors davantage d’'importance a I'image primaire qu’est
I'action liturgique elle-méme. Au début du siécle dernier, on a souvent assisté au retrait ou a la réduction des images
accumulées en trop grand nombre dans les églises historiques ; mais vers la fin du siécle dernier, les images firent leur
retour dans de nombreuses parties de I'Europe, a tel point qu'on a pu parler d'un « iconoclasme renversé ». On peut se
poser la question de savoir si les images ne redeviennent pas — comme au XlIXe siécle déja — un succédané des
célébrations liturgiques qui manquent souvent de langage, d’expression et d'éloquence ?

Le Colloque rassemblera les expériences d'architectes, d'artistes plastiques et de théologiens et réfléchira aux équilibres
a trouver sur la créte « entre le temple et le musée » (Alex Stock). Des expériences significatives de la rencontre entre la
liturgie et I'art contemporain seront par ailleurs présentées, provenant de différentes nations ainsi que de diverses
confessions chrétiennes.

Thémes et conférenciers du Colloque

Dans sa conférence d’ouverture, le prieur de Bose ENZO BIANCHI mettra en évidence I'importance décisive qu’ont eue
depuis toujours les arts au sein de la liturgie chrétienne et la grande contribution que I'art contemporain est appelé
aujourd’hui encore a offrir dans ce domaine. Mgr STEFANO RUSSO, directeur de I'Office national pour les biens
culturels ecclésiastiques indiquera I'engagement que la Conférence épiscopale italienne soutient pour promouvoir le
dialogue avec les artistes. Au théologien autrichien JOHANNES RAUCHENBERGER, de la Katholisch-Theologische
Fakultat de I'Université de Vienne, est confiée la tache de clarifier la distinction essentielle entre I'art religieux, I'art sacré
et l'art liturgique. Le liturgiste francais FRANCOIS CASSINGENA-TREVEDY, de I'Institut Catholique de Paris, montrera
que, dans la liturgie, I'art a une signification ainsi qu'une valeur sacramentelles, c’est-a-dire qu'il ne représente pas une
ornementation, mais a un réle constitutif a jouer dans I'action liturgique. Le théologien réformé suisse ERIC FUCHS, de
la Faculté autonome de théologie protestante de I'Université de Geneve affrontera le theme de l'art liturgique comme
visibilité de la Parole de Dieu. L’historien de I'art FRANCOIS BOESPFLUG, de I'Université de Strasbourg, développera le
theme du colloque en en inversant les termes, pour montrer que la liturgie chrétienne représente le véritable défi pour
I'art contemporain. L'évéque de Salisbury DAVID STANCLIFFE présentera I'expérience de la rencontre entre la liturgie
et I'art contemporain dans I'Eglise d’Angleterre. Une session du colloque sera réservée a la présentation de quelques
expériences de collaboration entre artistes, commanditaires et communauté. TIZIANO GHIRELLI, directeur de I'Office
diocésain pour les biens culturels ecclésiastiques du diocése de Reggio Emilia, illustrera I'expérience qui se réalise
actuellement dans la cathédrale de Reggio Emilia. L'art d’incarner la lumiére dans la matiére, a savoir celui des vitraux
contemporains en France, sera présenté par PHILIPPE MARKIEWICZ, directeur de la revue Arts sacrés. WALTHER
ZAHNER, membre de la Commission d'art sacré de la Conférence épiscopale allemande, illustrera I'expérience du
monde allemand. Le critique américain JOHN BUSCEMI présentera la Rothko Chapel de Huston comme exemple de
collaboration entre artistes et commanditaires.

Les interventions de la derniére journée seront enfin d’un particulier intérét: le théologien et essayiste orthodoxe JEAN-
FRANCOIS COLOSIMO, récemment nommé président du Centre National du Livre, affrontera la problématique

Monastero di Bose - Pagina 2 di 3



complexe du rapport entre I'orthodoxie et I'art contemporain. L'archevéque GIANFRANCO RAVASI, président du Conseil
pontifical pour la culture, prononcera la derniére lecon du colloque sous le titre: L’art, provocation et blessure. C’est au
théologien allemand ALBERT GERHARDS de I'Université de Bonn qu’est confiée la synthése des travaux du colloque.

Edizioni Qigajon, Magnano 2010

Au terme de la session d’'ouverture sera officiellement présenté le volume des Actes du colloque de I'année derniére :
AA.VV., Chiesa e citta, a cura di G. Boselli, Edizioni Qigajon, Magnano 2010, qui s'ajoute a la collection rassemblant

les volumes des actes des collogues passés.

Monastero di Bose - Pagina 3 di 3


https://www.boseassisi.it//images/stories/ospitalita/convegni_liturgici_internazionali/2010/310Chiesaecitta600.jpg
https://www.boseassisi.it//images/stories/ospitalita/convegni_liturgici_internazionali/2010/310Chiesaecitta600.jpg
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/edizioni-qiqajon/chiesa-e-citta
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/edizioni-qiqajon/chiesa-e-citta
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/edizioni-qiqajon/chiesa-e-citta
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/edizioni-qiqajon/chiesa-e-citta
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/edizioni-qiqajon/catalog/category/view/form_key/oD5bZBYDZq4QvpSr/id/10/?cat=42&topics=24
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/edizioni-qiqajon/catalog/category/view/form_key/oD5bZBYDZq4QvpSr/id/10/?cat=42&topics=24
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/edizioni-qiqajon/catalog/category/view/form_key/oD5bZBYDZq4QvpSr/id/10/?cat=42&topics=24
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/edizioni-qiqajon/catalog/category/view/form_key/oD5bZBYDZq4QvpSr/id/10/?cat=42&topics=24
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/edizioni-qiqajon/catalog/category/view/form_key/oD5bZBYDZq4QvpSr/id/10/?cat=42&topics=24

