Conférence d'Armand Veilleux

Imprimer
Imprimer

ARMAND VEILLEUX, Scourmont

Bose, 9 septembre 2010
XVllle Colloque cecuménique international

Conférence d'/ARMAND VEILLEUX
Le monde et 'Eglise d’aujourd’hui ont besoin d’authentiques ermites et d’authentiques communautés

XVllle Collogue cecuménique international

de spiritualité orthodoxe

Communauté et ermitage dans la tradition occidentale

Bose, 9 septembre 2010

écouter la conférence d'ARMAND VEILLEUX (en francais):

La communion et la solitude sont deux dimensions essentielles de la vie chrétienne. Dieu est communion nous dit saint
Jean, et ce que nous appelons I'Eglise n’est rien d’autre que la communion entre tous ceux qui ont mis leur foi au Christ.
Quant au désert, il jouait un rdle central dans la spiritualité de I'’Ancien Testament, non pas tellement comme un lieu,
mais comme une époque privilégiée durant laquelle Dieu s'était formé un peuple. Dans I'Evangile, il est le lieu ot Jésus
se retire pour prier, mais aussi celui ou il rencontre, sur leur propre terrain, les forces du mal.

Ces deux dimensions sont étroitement liées entre elles. La solitude est le lieu de la rencontre. Jésus invite celui qui veut
prier a entrer en son coeur et a fermer la porte, pour y étre entendu de son Pére. Dans son discours d'adieu a ses
disciples il leur dit que si quelqu’un écoute sa Parole, son Pere I'aimera et ils viendront faire chez lui leur demeure. Le
néologisme latin eremus, inventé par les premiers auteurs latins chrétiens pour traduire le grec éremos, ne désigne pas
d’abord un lieu mais une expérience spirituelle, rappelant celle du peuple Juif au désert, comme aussi celle d’Elie et de
Jésus.

Il est donc évident que ces deux dimensions fondamentales et complémentaires de toute vie chrétienne seront des
éléments essentiels de cette forme de vie chrétienne qui remonte au Christ lui-méme, et a laquelle, a partir de la fin du
troisieme siecle le nom de vie monastique.

I me semblait important de souligner, dés le point de départ, qu’il n'y a pas de vie chrétienne et donc pas de vie
monastique chrétienne authentique, qui ne comporte ces deux dimensions complémentaires de solitude et de
communion, méme si des équilibres différents entre ces deux composantes conduiront, a partir d'une certaine époque, a
parler de deux formes de vie monastique distinctes appelées I'une la vie cénobitique et l'autre la vie érémitique.

A I'époque du Christ, il y avait & travers tout le Moyen Orient un grand courant spirituel centré sur la recherche de Dieu
dans 'ascése, la solitude et la contemplation. La vie, la prédication et le baptéme de Jean-Baptiste, se rattachaient a ce
mouvement tout comme la tradition des Esséniens qui vivaient dans les environs et qui datait de I'époque des
Macchabées. Ce mouvement avait des racines lointaines dans la Perse et, bien au-dela, dans un archétype humain
fondamental.

Lorsque Jésus de Nazareth descendit dans les eaux du Jourdain pour se faire baptiser par Jean, il assumait tout ce
grand courant ascétique et mystique et, en I'assumant, lui donnait une nouvelle signification. Lorsque plusieurs parmi les

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2010/Relatori/IMG_5824Veilleux.jpg
https://www.boseassisi.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2010/Relatori/IMG_5824Veilleux.jpg
https://www.boseassisi.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.boseassisi.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.boseassisi.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.boseassisi.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.boseassisi.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.boseassisi.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.boseassisi.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=

premiers Chrétiens voulurent adopter comme mode permanent de vie certaines des exigences radicales posées par

Jésus a ceux qui voulaient le suivre, ils trouverent dans cette expression religieuse de la culture de leur temps une forme

d’expression opportune. Je considére que c'est la, dans le Jourdain, au moment du baptéme de Jésus, que commence

cette forme de vie chrétienne qu'on appellera quelques siécles plus tard « monachisme », mais qui existait déja dans
'ascétisme chrétien primitif soit au sein des communautés chrétiennes soit dans une solitude relative en marge de celles-
Ci.

Le monachisme chrétien n’est pas né en Egypte a la fin du troisiéme siécle pour se répandre ensuite d’abord en Orient
puis en Occident. C’est la un mythe aujourd’hui totalement irrecevable. Il est né durant les premiéres générations
chrétiennes, & peu prés au méme moment, dans toutes les Eglises locales d’Orient et d’Occident, de la vitalité méme de
chacune de ces Eglise (et non pas, comme le voudrait un autre mythe, en réaction au manque de ferveur des Eglises
apreés la fin des persécutions).

Ceci dit, je m’en tiendrai maintenant au monachisme occidental, puisque c’est de lui qu’on m’a demandé de parler. Et je
ne voudrais pas céder a I'option de facilité qui consisterait a décrire simplement les diverses formes institutionnelles de
cénobitisme et d’érémitisme qu’a connues I'Eglise d’Occident au cours des siécles. Cette histoire a déja été faite, et il ne
serait guere utile d’en faire un résumé. Je voudrais plutdt montrer comment cette relation entre solitude et communion —

et la saine tension entre les deux — se sont vécues au cours des ages, en réponse a des situations ecclésiales
différentes, lesquelles étaient, elles-mémes, des réponses a des situations changeantes de la société et de la culture.

Il est en effet facile de constater que les grandes périodes de développement, de renouveau ou de réforme du
monachisme ont toujours été des époques de profonds changements socio-culturels. Il est aussi intéressant de
constater que chacune de ces périodes charniéres de I'histoire se caractérise par une crise du cénobitisme qui provoque
une nouvelle vague d'érémitisme, laquelle conduit a un renouveau du cénobitisme lui-méme, avant que ne recommence
un autre cycle semblable.

* * *

L’Evangile s’est répandu en Occident — comme d’ailleurs en Orient — en utilisant les moyens de communication de
I'Empire romain. Or, 'Empire romain était une fédération de « cités ». Cela explique que le christianisme a été, durant ses
premiéres générations, surtout une religion des villes. On parle de I'Eglise de Carthage et de Rome, comme on parlait
de I'Eglise de Corinthe, d’Antioche ou d’Ephése. Il faudra attendre la chute de 'Empire romain et les invasions des
Barbares pour assister a une véritable évangélisation des campagnes. On comprend donc que 'ascése chrétienne s’est
vécue, au cours des premiers siecles, non seulement au coeur des villes, mais au coeur des familles. La vie des vierges
et des veuves, mais aussi des ascétes masculins -- moins nombreux, il est vrai -- se déroulait dans une solitude relative
dans leur maison privée, non sans une communion constante, surtout dans la liturgie, avec I'Eglise locale. C’est
I'époque de Tertullien et de Cyprien, qu’'on a pu appeler les Péres de I'ascétisme occidental. Ce sera un peu plus tard
I'expérience des grandes dames romaines vivant au sein de leur maison privée une ascese rigoureuse et une vie de
solitude, mais y recevant aussi le clergé romain, dont elles deviennent les guides spirituelles.

Cet ascétisme occidental était, dans les premiéres générations, majoritairement féminin, parce que les hommes, pour
accomplir leurs devoirs militaires au sein de I'armée romaine, devaient pratiquer les rituels de la religion paienne
officielle, et ne recevaient souvent le baptéme qu’a un age avancé ou méme sur le lit de mort, longtemps aprés que leurs
épouses, leurs soeurs et leurs filles se soient faites chrétiennes.

Mais dés le quatrieme siécle se développe en Occident un monachisme masculin marqué par de grands hommes qui
seront, dans leur vie personnelle, tour a tour ermites puis fondateurs de coenobia, avant de devenir évéques et
fondateurs de monastéres cléricaux. Les communautés qu'ils fondent allient d'ailleurs harmonieusement solitude, vie
communautaire et activité missionnaire. Qu'on pense a un Martin de Tours et un Hilaire de Poitiers, ainsi qu'a la
fondation de Ligugé en 361 et celle de Marmoutiers en 371. Parler a leur sujet d’érémitisme ou de cénobitisme serait un
anachronisme. Selon les étapes de leur propre conversion, ils passent de la solitude a la vie communautaire ; et celle-ci,
selon les besoins, se vit dans une grande solitude ou dans I'activité missionnaire.

Saint Honorat débarque vers 410 sur Ille de Lérins, qualifiée de horror solitudinis mais s’y trouve bientét rejoint par de
nombreux compagnons. Un peu plus tard Cassien s’efforce pour sa part de réorganiser la vie cénobitique déja existante
a Marseille, a I'invitation de I'évéque Castor, mais sa nostalgie du monachisme égyptien connu vingt ans plus tot 'améne
a donner a son enseignement une orientation nettement érémitique dans un contexte cénobitique.

Au début du cinquieme siécle, entre 405 et 419, les invasions des barbares commencent a creuser des césures
géographiques et sociologiques dans I'empire occidental. Les Romains abandonnent aussitdt la Bretagne, les barbares
passent le Rhin et prennent Rome et, en 429, tout juste avant de mourir, Augustin voit les Vandales devant les murs
d’Hippone. Valentinien Il (425-429) remet finalement I'Occident aux barbares; et, en 476, se termine la série des
empereurs romains d’Occident. La chute de 'Empire romain et I'arrivée des Barbares marquent le point de départ de la
conversion des campagnes.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



Lorsque Théodoric, roi des Ostrogoths, prend le pouvoir & Rome en 493, s’ouvre de nouveau une petite fenétre de
civilisation. Il s’entoure de collaborateurs de grande qualité, comme Boéece et Cassiodore, et son ouverture a la tradition
romaine permet I'éclosion dans I'Eglise de la renaissance gélasienne. Rome est encore alors, pour un certain temps, un
centre d’étude d'ou I'on vient de toute I'ltalie, de I'Afrique et de la Gaule pour étudier.

C’est dans ce contexte de renouveau ecclésial et social trés bref qu’un auteur inconnu écrit la Regula Magistri. Et, parmi
les étudiants encore envoyés par leurs parents se former & Rome se trouve un jeune homme de Nursie, un Benedictus
vir, comme I'appellera Grégoire deux siécles plus tard.

Dans ce contexte romain, la différence des formes de vie est claire. Benoit connait les ermites; mais il écrit une Régle
pour cénobitiques. La vie érémitique pour laquelle il a de I'estime est celle de I'ermite qui s’est d’abord longuement
formé au sein de la vie communautaire. Ce monachisme nettement cénobitique commence a se répandre en Italie.

Mais de nouvelles invasions barbares déferlent sur 'Empire. Monte Cassino est détruit en 573, et rien ne subsiste des
monastéres fondés par Benoit lui-méme, sinon sa Régle que quelques petites communautés observent ici et la. Elle
sera connue beaucoup plus tard par le Pape Grégoire | (590-604), qui non seulement immortalisera le Benedictus vir de
Subiaco et de Monte Cassino, en racontant sa Vie dans le deuxiéme Livre de ses Dialogues, mais enverra des moines
romains évangéliser I'Angleterre. Il faudrait sans doute plutot dire « romaniser » I'’Angleterre, puisque celle-ci avait déja
été évangélisée par les moines irlandais, lesquels d'ailleurs avaient leur propre équilibre de solitude radicale et de
communion au sein de leur église monastique. C’est aussi a la méme époque que Colomban et ses moines fond la
route inverse et viennent sur le continent évangéliser 'Eglise mérovingienne.

Cette refondation du monachisme bénédictin par Grégoire le Grand donnera désormais au monachisme occidental une
orientation clairement cénobitique, avec en plus une note missionnaire. Le cénobitisme devient de plus en plus
organisé, alors que I'érémitisme, qui ne cesse pourtant jamais d’'exister, ne I'est guére.

Cette prédominance du cénobitisme comme forme organisée de monachisme sera grandement accentuée deux siecles
plus tard, par la réforme carolingienne qui imposera une seule régle monastique unique a tous les monastéres de
I'Empire, alors que, jusqu'a cette époque, la plupart des monastéres trouvaient leur nourriture spirituelle dans plusieurs
Régles, y compris celle de saint Colomban, méme si celle de saint Benoit s’était de fait graduellement imposée dans la
pratique, de par sa valeur intrinseque.

La réforme carolingienne eut cependant I'avantage de distinguer, a c6té de I'ordo canonicus et de I'ordo monasticus, I
ordo solitariorum. Les ermites ont donc désormais une existence reconnue comme catégorie au sein de I'Eglise et ils
sont soumis a une certaine Iégislation.

Cette réforme carolingienne eut des effets de courte durée. L'Occident sera exposé a une deuxiéme vague d’invasions,
qui aura comme résultat I'établissement d’une premiére ére féodale, ou, sur les ruines de I'Empire carolingien se
développe le prestige de la papauté. Les communautés cénobitiques sont soumises aux seigneurs féodaux -- qui les ont
parfois fondées pour expier leurs péchés -- et elles aspirent a se libérer de cette emprise. C’est ce que fait Cluny, se
mettant sous l'autorité immédiate du Pontife romain et acquérant ainsi sa libertas a I'égard de tout seigneur féodal,
laigue ou ecclésiastique.

La réforme de Cluny fut une grande réforme spirituelle, sous la conduite de grands abbés. Mais Cluny, ayant di
renoncer a I'autonomie des communautés locales, afin de faire jouir a toutes celles qui lui étaient affiliées la libertas de la
maison mere, devint un énorme rouage du monde féodal. Au niveau institutionnel, cette réforme fut un tel succes,
gu’elle en provoqua une profonde crise du cénobitisme.

En effet, au méme moment ou se développaient de grandes abbayes chantant la louange de Dieu dans une liturgie
élaborée et compliquée, et que ces mémes abbayes, établies a la porte des villes, étaient devenues des centres de
formation intellectuelle et de service des pauvres, une autre aspiration se développait dans I'ensemble du peuple de
Dieu. Ce fut I'époque de la réforme grégorienne, qui tire son nom du pape Grégoire VII (1073-1085) méme si elle
commencga avant son pontificat et continua aprés sa mort. On assista a une vague de fond de mouvements de vie
chrétienne qui mirent en branle tout le peuple de Dieu. Le peuple chrétien, les laics comme les clercs, est alors envahi
d’'une soif spirituelle. Ce mouvement atteint aussi toutes les formes de vie religieuse : moines, chanoines et ermites. On
y trouve réunis, hommes et femmes, célibataires et gens mariés, clercs et laics. On aspirait a un retour a la simplicité
évangélique de la premiére génération chrétienne. On partait en pelerinage sur les routes, on partait aussi en grand
nombre vers de nouveaux « déserts ». La crise du cénobitisme provoqua un renouveau de I'érémitisme.

Dans la premiére moitié du Xleme siecle, des réformateurs comme Romuald a Camaldoli ou comme Jean Gualbert a
Vallombreuse, font de la pénitence et de la pauvreté vécues dans la solitude le motif de leur action et le coeur de leur
réforme. De nombreuses fondations de caractére érémitique naissent. On constate alors le méme phénoméne que lors
de toutes les autres vagues d’érémitisme. Si, parmi ceux qui vont au désert plutdt que vers les communautés
cénobitiques ou méme qui quittent les communautés cénobitiques pour aller au désert, il y a un certain nombre
d’authentiques ermites, il y a aussi un nombre plus grands de personnes qui y vont simplement parce gu'elles ne

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



trouvent pas dans les communautés cénobitiques existantes, la dimension de solitude qu’elles cherchaient. Il n'est pas
rare alors qu'aprés une période de solitude, certains de ces ermites deviennent les fondateurs de nouvelles
communautés cénobitiques incarnant mieux, a leur sens du moins, I'équilibre entre la solitude et la communion.

Parmi les fruits de cette crise du cénobitisme et de cette nouvelle vague d'érémitisme, on pourra noter, du c6té
érémitique, la fondation de Camaldoli et de la Chartreuse, qui demeureront en existence jusqu’'a nos jours, et, du cbté
cénobitique, Citeaux. Un grand nombre d’autres expériences faites a la méme époque eurent une existence éphémere ;
ce qui ne veut pas dire gu’elles ne jouerent pas un réle efficace dans le renouveau aussi bien du cénobitisme que de
I'érémitisme.

Commencera, un demi-siécle plus tard, une longue période de I'histoire de I'Eglise, a laquelle on a donné le nom de
Chrétienté, en gros de 1140 a 1648. C’est une période difficile a évaluer, durant laquelle I'Eglise eut un réle important
dans la construction de la civilisation occidentale. Période dont certain se réjouissent qu’elle soit révolue, alors que
certaines franges de I'Eglise d’aujourd’hui voudraient la faire renaitre. On pourrait dire que rien de bien spécial ne se
produisit au cours de cette longue période, aussi bien pour la vie érémitique que pour la vie cénobitique, sinon un besoin
toujours plus grand de renouveau et de timides efforts de réforme ici et la. On a pu parler d'une nouvelle vague
d’érémitisme durant le siécle qui précéda la Réforme protestante et la Contre-Réforme. Mais il s'agissait plutdt de
sursauts vers un renouveau spirituel affectant toutes les formes de vie religieuse, qu'une redécouverte ou un
approfondissement de la vie proprement érémitique. Ainsi, le Xllleme siécle connut bien la fondation de I'Ordre des
ermites de saint Augustin ; mais il s’agissait de cénobites vivant dans la solitude plutdt que d’ermites au sens strict.

Aprés Trente et jusqu’a Vatican I, les divers Instituts de vie érémitique et de vie cénobitique poursuivent chacun son
histoire, s’efforcant de se rénover périodiquement, souvent se divisant en observances diverses. |l faut dire que
I'érémitisme dans I'Eglise latine a presque toujours été, et surtout aprés le Code de Droit Canon de 1917, une vie
solitaire vécue en communauté, ou du moins rattaché a une communauté. |l faudra attendre le Code de 1983 pour qu'un
ermite n‘appartenant & aucune communauté autre que son Eglise diocésaine puisse étre considéré comme « religieux »
ou « consacré » (selon le vocabulaire qu’on préfére).

Dans les années qui précédérent immédiatement et qui suivirent le Concile de Vatican Il, on assista a une nouvelle
vague d'érémitisme, qui contribua, comme par le passé, & un renouveau du cénobitisme. Cette « vague d’érémitisme » du
20eéme siecle ne fut évidemment pas un raz-de-marée. Elle ne conduisit pas des foules au désert. Mais elle ne fut pas
sans importance. Elle se manifesta aussi bien dans I'Eglise d’Angleterre que dans I'Eglise de Rome.

Evidemment, comme par le passé, un grand nombre de ceux qui se sentirent appelés a la vie érémitique, étaient des
personnes insatisfaites — souvent avec raison — de la vie cénobitique qu’on leur offrait. Ou bien ils ont tout abandonné
aprés quelques années ou bien ils sont revenus a leur communauté pour travailler efficacement a son renouveau. Mais
il y eut aussi un bon nombre d’authentiques ermites, qui ont concouru par leur vie cachée comme aussi, en certains cas,
par leur écrits, au renouveau de toute I'Eglise. On pourrait citer, entre beaucoup d’autres, Jacques Winandy et Thomas
Merton.

Au moment ou cet attrait vers I'érémitisme était & son sommet, une réunion fut organisée en 1975 par le chanoine A.M.
Allchin a Saint-David, au pays de Galles, pour réfléchir sur le sens de ce phénoméne. L'un des participants a cette
rencontre, Mgr. Kallistos Ware, se trouve ici parmi nous ; mais un autre nous a quittés récemment, Il s’agit de Dom
André Louf, un grand ami de Bose, qui réalisa durant les derniéres années de sa vie son réve de vie érémitique, aprés
avoir été pendant trente ans I'abbé d’une communauté cénobitique.

Le Monde et I'Eglise d’aujourd’hui ont besoin d’authentiques ermites et d’authentiques communautés. Ermites et
cénobites, nous avons tous la méme vocation et la méme mission : celle de vivre, quoique sous des formes différentes,
les deux dimensions essentielles de toute vie chrétienne que sont la communion et la solitude. Les authentiques
solitaires vivent en profonde communion avec le Monde et I'Eglise, et les vrais cénobites savent fonder leur communion
sur une relation personnelle a Dieu dans la solitude.

Armand VEILLEUX

XVllle Collogue cecuménique international

de spiritualité orthodoxe

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4


https://www.boseassisi.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.boseassisi.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.boseassisi.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.boseassisi.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.boseassisi.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.boseassisi.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=
https://www.boseassisi.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=288&Itemid=

