Cenobio ed eremo nella tradizione monastica
occidentale

Stampa
Stampa

XVIII Convegno Ecumenico Internazionale di spiritualita ortodossa
COMUNIONE E SOLITUDINE NELLA TRADIZIONE ORTODOSSA
Bose, 8-11 settembre 2010

in collaborazione con le Chiese Ortodosse

RELAZIONE DI ARMAND VEILLEUX

CENOBIO ED EREMO
NELLA TRADIZIONE MONASTICA OCCIDENTALE

Bose, 9 settembre 2010

Ascolta la relazione di ARMAND VEILLEUX (in francese):

Comunione e solitudine sono due dimensioni essenziali della vita cristiana. Dio € comunione, ci dice san Giovanni, e
guello che noi chiamiamo “chiesa” altro non & che la comunione tra tutti coloro che hanno messo la loro fede in Cristo.
Quanto al deserto, gia nella spiritualita dell’Antico Testamento esso aveva un ruolo centrale, e non tanto come luogo, ma
in riferimento a quel periodo eccezionale durante il quale Dio si era forgiato un popolo. Nel vangelo, € il luogo in cui Gesu
si ritira per pregare, ma anche quello in cui incontra sul loro terreno le forze del male.

Queste due dimensioni sono strettamente legate tra loro: la solitudine € il luogo dell'incontro. Gesu invita chi vuole
pregare a entrare nel proprio cuore e a chiudere la porta, per esservi udito dal Padre. Nel suo discorso di addio ai
discepoli, egli dice loro che se qualcuno ascolta la sua Parola il Padre suo I'amera ed essi verranno e prenderanno
dimora presso di lui (cf. Gv 14,23). Il neologismo latino eremus, inventato dai primi autori latini cristiani per tradurre il
greco éremos, non designa primariamente un luogo, ma un’esperienza spirituale, che ricorda quella del popolo di Israele
nel deserto, come anche quella di Elia e di Gesu.

Dunque € evidente che queste due dimensioni fondamentali e complementari di ogni vita cristiana diventano elementi
essenziali di quella forma di sequela che risale a Cristo stesso, e alla quale, a partire dalla fine del iii secolo, viene
assegnato il nome di vita monastica.

Mi pareva importante sottolineare, fin dall'inizio, che non vi & vita cristiana, e dunque vita monastica cristiana autentica,
che non comporti queste due dimensioni complementari di solitudine e di comunione, anche se equilibri diversi tra
gueste due componenti porteranno, a partire da una certa epoca, a parlare di due forme di vita monastica distinte,
designate I'una come “vita cenobitica” e I'altra come “vita eremitica”.

Al tempo di Cristo tutto il Medio oriente era traversato da una grande corrente spirituale incentrata sulla ricerca di Dio
nell’ascesi, nella solitudine e nella contemplazione. La vita, la predicazione e il battesimo di Giovanni Battista erano
riconducibili a questo movimento, cosi come la tradizione degli Esseni, che vivevano nelle vicinanze e che risaliva
all'epoca dei Maccabei: un movimento che aveva radici lontane in Persia e, ben oltre, in un archetipo umano
fondamentale.

Quando Gesu di Nazaret scende nelle acque del Giordano per farsi battezzare da Giovanni, egli si ricollega a tutta
guesta grande corrente ascetica e mistica e assumendola le conferisce nuovo significato. Molti tra i primi cristiani,
volendo adottare come modalita permanente di vita alcune delle esigenze radicali poste da Gesu a quelli che volevano

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1085-2010-comunione-solitudine
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1085-2010-comunione-solitudine
https://www.boseassisi.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1085-2010-comunione-solitudine
https://www.boseassisi.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2010/Relatori/IMG_5824Veilleux.jpg
https://www.boseassisi.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2010/Relatori/IMG_5824Veilleux.jpg

seguirlo, troveranno in questa espressione religiosa della cultura del loro tempo la forma di concretizzazione opportuna.
Ritengo quindi che sia proprio al Giordano, al momento del battesimo di Gesu, che ha avuto inizio quella forma di vita
cristiana che qualche secolo dopo sara chiamata “monachesimo”, ma che esisteva gia nell’ascetismo cristiano primitivo
sia all'interno delle comunita cristiane, sia in una relativa solitudine ai margini di queste.

Dunque il monachesimo cristiano non € nato in Egitto alla fine del iii secolo, per poi diffondersi prima in oriente e in
seguito in occidente: questo & un mito oggi del tutto inaccettabile. E nato al tempo delle prime generazioni cristiane,
allincirca nello stesso periodo in tutte le chiese locali d’'oriente e d'occidente, dalla vitalita stessa di ciascuna di queste
chiese (e non, come vorrebbe un altro mito, in reazione alla mancanza di fervore delle comunita cristiane dopo la fine
delle persecuzioni).

Detto questo, mi limiterd ora a parlare del monachesimo occidentale, dal momento che & questo I'argomento che mi é
stato assegnato. E non vorrei cedere alla tentazione della via piu facile, che consiste nel descrivere semplicemente le
diverse forme istituzionali di cenobitismo e di eremitismo che la chiesa d’occidente ha conosciuto nel corso dei secoli:
una storia che é stata gia fatta, e non sarebbe molto utile farne un riassunto. Vorrei piuttosto mostrare come tale
relazione tra solitudine e comunione — e una sana tensione tra le due — sono state vissute nel corso del tempo, in
risposta a congiunture ecclesiali differenti, che a loro volta corrispondevano a situazioni di instabilita della societa e della
cultura.

In effetti, si pud facilmente constatare che i grandi periodi di sviluppo, di rinnovamento o di riforma del monachesimo
sono sempre stati epoche di profondo mutamento socio-culturale. E anche interessante rilevare come ciascuno di questi
periodi di articolazione della storia sia caratterizzato da una crisi del cenobitismo che provoca una nuova ondata di
eremitismo, la quale a sua volta portera a un rinnovamento del cenobitismo stesso, prima che si ricominci da capo.

* * %

Il vangelo si & diffuso in occidente — come del resto in oriente — utilizzando i mezzi di comunicazione dell'lmpero romano.
Ora, I'lmpero romano era una federazione di “citta”. Questo spiega perché il cristianesimo é stato, al tempo delle origini,
soprattutto una religione urbana. Si puo parlare della chiesa di Cartagine e di Roma come si parlava della chiesa di
Corinto, di Antiochia o di Efeso. Bisognera attendere la caduta dell'lmpero romano e le invasioni dei barbari per assistere
a una vera e propria evangelizzazione delle campagne. E evidente dunque che I'ascesi cristiana & stata vissuta, nel
corso dei primi secoli, non soltanto al cuore delle citta, ma all'interno delle famiglie. La vita delle vergini e delle vedove,
ma anche degli asceti di sesso maschile — effettivamente meno numerosi —, si svolgeva in una relativa solitudine nella
loro casa privata, non senza una comunione costante, soprattutto nella liturgia, con la chiesa locale. E I'epoca di
Tertulliano e di Cipriano, che si possono considerare i padri dell'ascetismo occidentale. Un po’ piu tardi nasce
'esperienza delle grandi dame romane che vivono all'interno della loro casa privata un’ascesi rigorosa e una vita di
solitudine, ma ricevendo in essa anche il clero romano, di cui divengono le guide spirituali.

Questo ascetismo occidentale nelle prime generazioni era prevalentemente femminile, perché gli uomini, per assolvere i
loro doveri militari in seno all’esercito romano dovevano praticare i riti della religione pagana ufficiale, e spesso
ricevevano il battesimo solo in eta avanzata o addirittura sul letto di morte, molto tempo dopo che le loro spose, sorelle e
figlie si erano fatte cristiane.

Ma a partire dal iv secolo si sviluppa in occidente un monachesimo maschile caratterizzato da grandi personalita, uomini
che saranno, nella loro vita personale, volta a volta eremiti, poi fondatori di cenobi, prima di diventare vescovi e fondatori
di monasteri clericali. Le comunita che essi fondano, d'altro canto, coniugano armoniosamente solitudine, vita
comunitaria e attivita missionaria. Si pensi a un Martino di Tours e a un llario di Poitiers, cosi come alla fondazione di
Ligugé nel 361 e a quella di Marmoutiers nel 371. Nel loro caso, parlare di eremitismo o di cenobitismo sarebbe un
anacronismo: a seconda delle tappe della loro conversione personale, essi passano dalla solitudine alla vita comunitaria;
e quest'ultima, a seconda delle necessita, viene vissuta in una grande solitudine o nell’attivita missionaria.

Sant’Onorato sbarca intorno al 410 sull'isola di Lérins, descritta come horror solitudinis, ma in essa viene ben presto
raggiunto da numerosi compagni. Qualche tempo dopo Cassiano tenta invece di riorganizzare la vita cenobitica gia
esistente a Marsiglia, su invito del vescovo Castore, ma la sua nostalgia del monachesimo egiziano conosciuto vent'anni
prima lo porta a dare al suo insegnamento un orientamento nettamente eremitico in un contesto cenobitico.

All'inizio del v secolo, tra il 405 e il 419, le invasioni dei barbari cominciano a creare delle fratture geografiche e
sociologiche nell’lImpero occidentale. | romani abbandonano ben presto la Bretagna, i barbari passano il Reno e
conquistano Roma e, nel 429, poco prima di morire, Agostino vede i Vandali davanti alle mura di Ippona. Valentiniano I
(425-429) alla fine consegna l'occidente ai barbari, e, nel 476, si conclude la serie di imperatori romani d’occidente. La
caduta dell'impero romano e I'arrivo dei barbari segnano l'inizio del processo di conversione delle campagne.

Quando Teodorico, re degli Ostrogoti, prende il potere a Roma, nel 493, si apre di nuovo un piccolo spiraglio di civilta.
Egli si circonda di collaboratori di grande qualita, come Boezio e Cassiodoro, e la sua apertura alla tradizione romana
permette la comparsa nella chiesa della rinascita gelasiana. All'epoca, Roma & ancora, e lo sara per un certo tempo, un
centro frequentato da gente che proviene da tutta Italia, dall’Africa e dalla Gallia per studiare.

E nella congiuntura di questo brevissimo periodo di rinnovamento ecclesiale e sociale che un autore sconosciuto scrive
la Regula Magisteri, e tra gli studenti che venivano ancora mandati dai genitori a Roma per la formazione c’é un giovane
di Norcia, un Benedictus vir, come lo chiamera Gregorio Magno due secoli dopo.

In questo contesto romano, la differenza tra le forme di vita & chiara. Benedetto conosce gli eremiti, ma scrive una regola
per cenobiti. La vita eremitica per la quale nutre stima & quella di chi fa I'eremita dopo essersi formato a lungo in seno

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



alla vita comunitaria. Questo tipo di monachesimo, chiaramente cenobitico, comincia a diffondersi in Italia.

Ma i barbari dilagano nell’'lmpero con un’ondata di nuove invasioni. Il monastero di Montecassino viene distrutto nel 573,
e nulla rimane dei monasteri fondati personalmente da Benedetto, a parte la sua Regola, che viene utilizzata da alcune
piccole comunita disperse. Di essa viene a conoscenza molto piu tardi papa Gregorio | (590-604), che non soltanto
consegna ai posteri I'eredita del Benedictus vir di Subiaco e di Montecassino, raccontandone la Vita nel secondo libro
dei Dialoghi, ma invia monaci romani a evangelizzare I'Inghilterra. Forse bisognerebbe dire piuttosto “romanizzare”
I'Inghilterra, perché questa era stata gia evangelizzata dai monaci irlandesi, i quali d’altro canto avevano creato un loro
equilibrio tra solitudine radicale e comunione in seno alla chiesa monastica locale. Sempre nella stessa epoca
Colombano e i suoi monaci fanno il percorso inverso e vengono sul continente a evangelizzare la chiesa merovingia.
Questa rifondazione del monachesimo benedettino da parte di Gregorio Magno conferisce da quel momento al
monachesimo occidentale un orientamento chiaramente cenobitico, con l'aggiunta di un accento missionario. I
cenobitismo diventa sempre piu organizzato, mentre I'eremitismo, che comunque continua a sussistere, non lo &€ molto.

Tale prevalenza del cenobitismo come forma organizzata di monachesimo viene fortemente accentuata due secoli dopo
dalla riforma carolingia, che impone una regola monastica unica per tutti i monasteri dell'lmpero, mentre, fino a
guell’epoca, la maggior parte delle comunita monastiche trovava il proprio nutrimento spirituale nel ricorso a diverse
regole, ivi compresa quella di san Colombano, anche se quella di san Benedetto si era di fatto progressivamente imposta
nella prassi, per il suo valore intrinseco.

La riforma carolingia ha avuto comunque il merito di distinguere, accanto all'ordo canonicus e allordo monasticus, I
ordo solitariorum: gli eremiti da quel momento vengono riconosciuti come categoria in seno alla chiesa e sono soggetti a
una certa legislazione.

L'effetto di questa riforma carolingia & di breve durata. L'occidente viene coinvolto in una seconda ondata di invasioni,
che ha come risultato I'instaurazione di una prima era feudale nella quale, sulle rovine dell'lmpero carolingio, si sviluppa
il prestigio del papato. Le comunitd cenobitiche vengono assoggettate ai signori feudali — che talora le fondano in
espiazione dei loro peccati —, e aspirano a liberarsi da questo rapporto di dipendenza. E quello che fa Cluny, mettendosi
sotto l'autorita diretta del Pontefice romano e acquisendo cosi la propria libertas nei confronti di ogni signore feudale,
laico o ecclesiastico.

La riforma di Cluny & un’imponente riforma spirituale, sotto la guida di grandi abati. Ma Cluny, avendo dovuto rinunciare
all'autonomia delle comunita locali per far si che tutte quelle che gli erano affiliate fruissero della libertas della casa
madre, diventa un enorme ingranaggio del mondo feudale. A livello istituzionale, questa riforma ha talmente successo
che provoca una profonda crisi del cenobitismo.

Infatti, proprio nel momento in cui prosperavano le grandi abbazie dove si cantavano le lodi di Dio con una liturgia
elaborata e complessa, e queste stesse abbazie, fondate alle porte delle citta, erano divenute centri di formazione
intellettuale e di servizio ai poveri, unaltra aspirazione stava nascendo nel popolo di Dio: & I'epoca della riforma
gregoriana, che prende nome da papa Gregorio VIl (1073-1085), anche se comincia prima del suo pontificato e continua
dopo la sua morte. In quell’epoca si assiste a un'ondata dirompente di movimenti di vita cristiana che imprimono un
dinamismo a tutto il popolo di Dio. | cristiani — sia laici che chierici — vengono allora contagiati da una grande sete
spirituale. Questo movimento tocca anche tutte le forme di vita religiosa: monaci, canonici ed eremiti. Vi si trovano
coinvolti uomini e donne, celibi e sposati, chierici e laici. L'aspirazione era un ritorno alla semplicita evangelica della
prima generazione cristiana. Andavano in pellegrinaggio per le strade, partivano anche in gruppi molto numerosi verso
nuovi “deserti”. La crisi del cenobitismo provoca una rinascita dell’eremitismo.

Nella prima meta dell’xi secolo, alcuni riformatori, come Romualdo a Camaldoli, o come Giovanni Gualberto a
Vallombrosa, fanno della penitenza e della poverta vissute in solitudine la motivazione del loro agire e il cuore della loro
riforma. Nascono numerose fondazioni di carattere eremitico. Si constata allora lo stesso fenomeno presente in tutte le
altre ondate di eremitismo: se, tra coloro che andavano nel deserto invece di entrare nelle comunita cenobitiche, o anche
che lasciavano le comunita cenobitiche per andare nel deserto, vi era un certo numero di autentici eremiti, vi era pero
anche un numero ancor piu grande di persone che vi si recavano semplicemente per non aver trovato nelle comunita
cenobitiche esistenti la dimensione di solitudine che cercavano. Non era raro allora che, dopo un periodo di solitudine,
alcuni di questi eremiti divenissero i fondatori di nuove comunita cenobitiche che incarnavano meglio — quanto meno a
loro avviso — I'equilibrio tra solitudine e comunione.

Tra i frutti di questa crisi del cenobitismo e di questa nuova ondata di eremitismo, si possono annoverare, sul versante
eremitico, la fondazione di Camaldoli e della Chartreuse, che rimarranno in vita fino ai nostri giorni, e, sul versante
cenobitico, Citeaux. Numerose altre esperienze fatte nella stessa epoca hanno avuto vita breve; cid non significa che
non abbiano svolto un ruolo efficace nel processo di rinnovamento tanto cenobitico quanto eremitico.

Mezzo secolo dopo ha inizio un lungo periodo della storia della chiesa, al quale e stato dato il nome di “Cristianita”, a
grandi linee dal 1140 al 1648. E un periodo difficile da valutare, durante il quale la chiesa ha svolto un ruolo importante
nell’edificazione della civilta occidentale. Vi € chi si rallegra che sia passato, mentre alcune frange della chiesa di oggi
vorrebbero farlo rinascere. Si potrebbe dire che nulla di molto speciale si & verificato nel corso di questo lungo periodo,
sia per la vita eremitica che per la vita cenobitica, se non I'emergere di un bisogno crescente di rinnovamento e timidi
tentativi di riforma qua e la. Vi e chi ha parlato di una nuova ondata di eremitismo nel secolo che ha preceduto la Riforma
protestante e la Controriforma, ma si trattava di tentativi per un rinnovamento spirituale che interessasse tutte le forme di
vita religiosa, piu che di una riscoperta o di un approfondimento della vita propriamente eremitica. Cosi, ad esempio, il xiii

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



secolo conosce la fondazione dell'Ordine degli eremiti di sant’Agostino; ma si tratta di cenobiti che vivono in solitudine,
pit che di eremiti in senso stretto.

Da Trento in poi e fino al Vaticano Il, i diversi Istituti di vita eremitica e di vita cenobitica continuano ognuno nel solco
della propria storia, cercando di rinnovarsi periodicamente, spesso dividendosi in osservanze diverse. Va detto che
I'eremitismo nella chiesa latina & quasi sempre stato — soprattutto dopo il Codice di diritto canonico del 1917 — una vita
solitaria vissuta in comunita, o per lo meno in collegamento con una comunita. Bisognera attendere il Codice del 1983
perché un eremita che non appartiene ad alcuna comunita (a parte quella della sua chiesa diocesana) possa essere
considerato come “religioso” o “consacrato” (a seconda del vocabolario che si preferisce).

Negli anni immediatamente precedenti e successivi al concilio Vaticano Il si assiste a una nuova ondata di eremitismo,
che contribuisce, come in passato, a un rinnovamento del cenobitismo. Questa “ondata di eremitismo” del xx secolo di
certo non € stata un evento sconvolgente, non ha portato delle folle al deserto, ma non & stata neanche priva di
importanza. Si & manifestata sia nella chiesa di Inghilterra che nella chiesa di Roma.

Evidentemente, come in passato, molti di coloro che si sono sentiti chiamati alla vita eremitica erano persone
insoddisfatte — spesso a ragione — della vita cenobitica che si offriva loro. In seguito, o hanno abbandonato tutto dopo
alcuni anni, oppure sono tornati alla loro comunita per lavorare efficacemente al suo rinnovamento. Ma c’é stato anche
un buon numero di eremiti autentici, che hanno concorso con la loro vita di nascondimento, come anche, in certi casi,
con i loro scritti, al rinnovamento di tutta la chiesa. Si potrebbero citare, tra gli altri, Jacques Winandy e Thomas Merton.

Nel momento in cui questo fascino dell’eremitismo era al culmine, nel 1975, é stato organizzato un incontro dal canonico
Arthur McDonald Alichin a Saint David, nel Galles, per riflettere sul significato di tale fenomeno. Uno dei partecipanti a
guesto incontro, monsignor Kallistos Ware, € qui presente tra noi; ma un altro ci ha lasciati di recente. Si tratta di padre
André Louf, un grande amico di Bose, che negli ultimi anni della sua vita ha realizzato il suo sogno di vita eremitica, dopo
esser stato per trent'anni abate di una comunita cenobitica.

Il mondo e la chiesa di oggi hanno bisogno di autentici eremiti e di autentiche comunita. Eremiti e cenobiti, tutti abbiamo
la stessa vocazione e la stessa missione: quella di vivere, sebbene in forme differenti, le due dimensioni essenziali di
ogni vita cristiana che sono la comunione e la solitudine. Gli autentici solitari vivono in profonda comunione con il mondo
e la chiesa, e i veri cenobiti sanno fondare la loro comunione su una relazione personale con Dio nella solitudine.

ARMAND VEILLEUX

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4



