Prolusione del XXVII Convegnho ecumenico
Internazionale di spiritualita ortodossa

Stampa

Stampa
Amatissimi metropoliti e vescovi,

carissimi padri, monaci e monache,
amici e ospiti,

Questo nostro convegno ha sempre avuto un solo scopo: incontrarci tra cristiani cattolici e ortodossi, operare uno
scambio dei doni fatti dallo Spirito santo in modo particolare e diverso a ogni chiesa e a ogni tradizione cristiana.

XXVII Convegno ecumenico internazionale di spiritualita ortodossa
CHIAMATI ALLA VITA IN CRISTO

Nella chiesa, nel mondo, nel tempo presente

Monastero di Bose, 4-6 settembre 2019

“Quelli che vivono in Cristo sono chiamati con una chiamata costante e continua tramite la grazia impressa nell’anima dai
misteri, questa grazia che &, come dice Paolo, Lo Spirito del Figlio di Dio che grida nel loro cuore: Abba, Padre!”

La prolusione e stata pubblicata sull'Osservatore Romano del 5 settembre 2019 con il titolo "Il dono della santita"

Amatissimi metropoliti e vescovi,
carissimi padri, monaci e monache,
amici e ospiti,

E con grandissima gioia e nel ringraziamento al Signore nostro Gesu Cristo che anche quest'anno vi accogliamo nel
nostro monastero per percorrere insieme un itinerario di approfondimento, di studio, ma anche di dialogo, di confronto e
di scambio fraterno, nell’ascolto della parola del Signore alla quale riconosciamo il primato, 'egemonia nella vita delle
nostre chiese e di ciascuno di noi, battezzato in Cristo e dunque appartenente al suo corpo.

Questo nostro convegno, giunto alla XXVII edizione, ha sempre avuto un solo scopo: incontrarci tra cristiani cattolici e
ortodossi, assumere insieme gli stessi sentimenti di pace e di comunione che furono in Cristo Gesu, operare uno
scambio dei doni fatti dallo Spirito santo in modo particolare e diverso a ogni chiesa e a ogni tradizione cristiana. In
guesti decenni ci siamo ritrovati a volte pieni di gioia per la crescita della nostra comunione, altre volte condividendo
sofferenze a causa di tensioni vissute da tutte le nostre chiese al loro interno e tra di loro. Sofferenze di tutti noi perché,
come ammoniva I'abate di Cluny Pietro il Venerabile in un’ora di tensioni ecclesiali: “Non vegetatur Spiritu Christi qui non
sentit vulnera corporis Christi”; “non vive dello Spirito di Cristo chi non soffre le ferite del corpo di Cristo”.

Si, noi vogliamo dire, soprattutto alle chiese ortodosse, che preghiamo e invochiamo lo Spirito santo per la pace delle
chiese, che rinnoviamo il nostro rispetto vissuto con trepidazione verso di loro e offriamo sempre questo luogo con
amicizia e agape fraterna. Grazie dunque di essere qui “insieme” e grazie per la testimonianza che ci date, che ci
permette di camminare verso il regno di Dio.

Introduzione

Dopo questa doverosa premessa, ecco la prolusione che da inizio alla nostra riflessione. Il tema scelto per questo nostro
incontro ci riporta al cuore di cid che ci unisce tutti: la chiamata alla vita in Cristo. Ma cos’é questa chiamata? Qual e il
senso della vocazione cristiana e umana? Nell’'odierno contesto socio-culturale, infatti, il termine “vocazione” &
indubbiamente polisemico, con diversi significati a seconda degli ambienti in cui questa parola risuona.

In ogni caso, la vocazione riguarda sempre un soggetto, una voce, un impulso, una forza che chiama e dunque richiede
ascolto, adesione e risposta da parte del destinatario a cui si rivolge. La vocazione € un fenomeno intrinsecamente
relazionale, sempre collocato nella complessa rete delle relazioni tra il chiamato, il chiamante e gli altri e, piu in generale,
nella dinamica della storia di una vita.

Potremmo dire che nell’ebraismo e nel cristianesimo la lettura della storia dell’'umanita si manifesta come testimonianza
di ripetute vocazioni e chiamate da parte di Dio: Dio chiama all'esistenza le cose, le creature del cielo e della terra;
chiama all'esistenza I'uomo e la donna; chiama Israele e poi tutte le genti della terra al Regno, attraverso la sua venuta
nella carne in Gesu Cristo, suo unico Figlio. Per questo i libri santi sono definiti dagli ebrei Migra’ (dal verbo ebraico
gara’, “chiamare”), dunque sono il libro che chiama e convoca attraverso la parola del Signore in esso contenuta. Non Si
da parola che non esprima una chiamata; non si da parola che non sia indirizzata, rivolta; non si da parola che non sia
creatrice di vita e di eventi, come testimonia del resto anche il termine ebraico dabar, che designa sia la parola sia la
cosa, I'evento.

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2019/19_09_04_CEISO/IMG_2443.JPG
https://www.boseassisi.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2019/19_09_04_CEISO/IMG_2443.JPG
https://www.boseassisi.it//ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/2019-chiamati-alla-vita-in-cristo
https://www.boseassisi.it//ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/2019-chiamati-alla-vita-in-cristo
https://www.boseassisi.it//ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/2019-chiamati-alla-vita-in-cristo

1. Chiamata cosmica

Purtroppo quando si riflette sulla vocazione non si fa riferimento, se non in modo periferico, alla chiamata cosmica, alla
chiamata all'esistenza di tutte le creature da parte di Dio.

Eppure é decisivo cogliere questa vocazione, perché I'esistenza di ogni creatura del cielo e della terra implica e significa
il suo essere stata chiamata. Dio non ha creato le cose solo per fornire allumanita un proscenio, per gettarle
impersonalmente nell’esistenza, ma le ha chiamate ciascuna per nome, e la creazione pud essere descritta come un
accorrere delle creature che rispondono alla sua parola: “Quando io le chiamo, si presentano tutte insieme” (cf. Is 48,13).
Solo cio che Dio ha voluto € venuto all'esistenza e sussiste, in relazione con lui.

Dio, infatti, ama tutte le cose esistenti, nulla disprezza di quanto ha creato, perché se avesse odiato qualcosa non
I'avrebbe neppure chiamato all’esistenza. Tutte le cose appartengono al Signore, I’Amante della vita, e in tutte c’é il suo
Spirito santo (cf. Sap 11,24-26). L'esistenza delle creature non € nient’altro che il loro rispondere: “Eccoci! Presenti!” (Bar
3,35) alla chiamata di Dio.

All'in-principio, in cui si attesta come un ritornello che nei giorni della creazione del mondo “Dio disse” (cf. Gen 1,3-30),
corrisponde la visione cristiana espressa nel prologo del vangelo secondo Giovanni: “Tutto € stato fatto per mezzo di lui”,
il Logos to( Theod, “e senza di lui nulla & stato fatto di cio che esiste” (Gv 1,3). Le creature del cielo e della terra non
sono dovute né al caso né alla necessita, ma sono state chiamate all’esistenza dal Dio che le ha volute nella sua liberta
e per amore.

E soprattutto I’Apostolo Paolo che giunge a leggere il télos di tutte le creature nell’'orizzonte escatologico, rivelando la
vocazione inscritta in esse. Egli intravede che nell’opera di salvezza compiuta dal Cristo risorto tutte le creature saranno
reintestate, ricapitolate in Cristo stesso (cf. Ef 1,10), “affinché Dio sia tutto in tutti” (1Cor 15,28). Attraverso l'incarnazione
e l'effusione dello Spirito santo su tutto il cosmo Dio fa “cieli nuovi e terra nuova” (cf. Is 65,17; 2Pt 3,13; Ap 21,1) e
trasfigura “la creazione che geme e soffre fino a oggi le doglie del parto, nutrendo la speranza di essere liberata dalla
schiavitu della corruzione” (cf. Rm 8,21-22) per diventare dimora del Regno. Siamo chiamati a riconoscere questa
vocazione cosmica e, assumendo la responsabilita consegnata ad 'Adam di custodire questa terra (cf. Gen 2,15), non
dobbiamo mai contraddirla. La custodia del creato non fa solo parte della nostra vocazione, ma € con-creazione, perché
permette alle creature stesse di rispondere alla chiamata rivolta loro dal Dio creatore.

2. Chiamata umana

All'apice di tutta I'opera della creazione, chiamata cosmica, sta 'umano, quale 'Adam tratto dalla 'adamah e posto nel
giardino, il gan ‘eden (cf. Gen 2,8), sta 'umano quale creazione voluta, plasmata e fatta da Dio “a sua immagine e
somiglianza” (cf. Gen 1,26-27). L'esistenza umana é dunque la chiamata primaria che si situa nell’economia creazionale:
e chiamata alla vita, a una vita conforme all'immagine di Dio.

Per questo la prima delle dieci parole date da Dio a Israele € il divieto di farsi immagini di Dio stesso (cf. Es 20,4; Dt 5,8),
perché I'immagine di Dio posta una volta per sempre nel mondo & I'umano, I’Adam (cf. Dt 4,16-18). Questa vocazione &
impressa nell’Adam proprio attraverso I'immagine di Dio che non pud mai andare distrutta o persa, in qualunque
condizione 'umano venga a trovarsi. Come gia affermavano i padri della chiesa d’oriente, infatti, nel peccato gli esseri
umani possono contraddire la somiglianza con Dio, ma non possono mai perdere la sua immagine di cui sono dotati una
volta per sempre, . E questa immagine di Dio, eloquente in ogni uomo in ogni donna, che & vocazione, che si fa voce nel
cuore nella coscienza di ciascuno, spingendolo a pronunciare un “amen” alla vita: € un desiderio di pienezza e di felicita,
una chiamata a “poter essere”.

La vocazione é cid che fa I'uomo e lo umanizza, percid & vocazione umana singolare e universale al contempo,
vocazione dalla quale nessuno €& escluso, anche se nella propria liberta chiunque si puo rifiutare di ascoltarla e di
accoglierla. Ogni umano, in quanto tale, sente in sé, nelle sue profondita piu segrete, nel santuario della sua coscienza
accessibile a lui solo, una chiamata, un impulso, un desiderio di uscire da se stesso per essere capace di responsabilita,
dunque di rispondere alla chiamata rivoltagli dalla vita. Solo cosi si pud cogliere che la propria vita &€ unica, che non ve
ne sara un’altra a disposizione e che per questo va vissuta in una forma “sensata”, una forma che acconsenta all’'opera
di salvezza.

Cosa fare della propria vita per non buttarla, per viverla in pienezza, per trovare senso, anzi il senso dei sensi, fino a
farne un’opera d’arte? Questa vocazione umana va generata, custodita, temprata e confermata da ogni persona ma
anche da quanti sono in relazione con colui o colei che & chiamato a fare della sua vocazione il mestiere di vivere. Se
invece il vivere & senza vocazione, diventa intollerabile; e se la vocazione non diventa mestiere di vivere, allora si
permane in una situazione frammentaria, “liquida”, sfilacciata, che non consente un cammino di autentica
umanizzazione.

C’e dungue una vocazione umana alla vita, a “poter essere”, che deve abitare ogni persona: cosi nasce la responsabilita
verso gli altri e verso il mondo, cosi si attua la missione che & sempre realizzazione della vocazione e, insieme, sempre
risposta alla chiamata.

3. Chiamata cristiana

Nel delineare la vocazione umana ho cercato di fare emergere come la prima chiamata sia la chiamata alla vita,
all'esistere. Se da parte degli umani manca questa consapevolezza e questa coscienza della vocazione primaria, allora
la vocazione cristiana non pud essere né percepita né compresa, resta come inattiva. Deve infatti essere chiaro che la
vocazione cristiana non €& un’altra vocazione rispetto a quella umana, ma si innesta sul cammino di umanizzazione in cui

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



si @ capaci di ascoltare la voce della coscienza.

Avviene per la vocazione cristiana cido che & dinamicamente descritto nella parabola del buon seme (cf. Mc 4,1-20 e
par.). Se il terreno & zappato e lavorato, allora pud accogliere il seme, la parola di Dio, dunque la sua chiamata; se
invece € un terreno arido, calpestato, ingombro di idoli, la vocazione non pud essere percepita e percio viene soffocata.
Sono infatti possibili diverse resistenze alla vocazione, come ci testimonia spesso il vangelo: resistenze all'attrazione
esercitata da Gesu con la sua autorevolezza, resistenze all'azione dello Spirito santo, incapacita di accogliere la buona
notizia senza esserne scandalizzati...

Ma esiste una specificita della vocazione cristiana? Si, € la specificita della chiamata a vivere “in Cristo”: en Christd,
secondo quel sintagma cosi ricorrente nelle epistole paoline, espressione che riassume da sé sola il cammino della vita
cristiana. E la chiamata a essere conformi a lui, il vero, ultimo e definitivo Adamo, il Figlio di Dio nel quale siamo chiamati
a diventare a nostra volta figli e figlie di Dio. E significativa la frequente ricorrenza del vocabolario della chiamata
applicato prima ai discepoli storici di Gesu, nei vangeli, poi ai credenti in lui, nei testi apostolici: “chiamati a essere santi”
(Rm 1,7); “chiamati secondo il disegno di Dio” (Rm 8,28); “chiamati alla comunione con Cristo” (1Cor 1,9); “chiamati alla
liberta” (Gal 5,13); “chiamati alla speranza” (Ef 4,4); “chiamati al Regno” (1Ts 2,12); “chiamati alla santificazione” (1Ts
4,7), ecc.

| cristiani sono i chiamati (kletoi) per eccellenza e la loro comunita & ek-klesia, adunanza di chiamati. La vocazione
essenziale dei cristiani e quella ricevuta nel battesimo ed & vocazione unica, anche se possiamo definirla in diversi modi:
vocazione alla vita in Cristo, alla santita, alla pienezza della carita, alla beatitudine... Ma quali sono le tappe fondamentali
di questo cammino, di questo itinerario pensato nella tradizione cristiana a volte come una salita verso il cielo, come una
scala che dalla terra giunge a Dio stesso, altre volte, piu raramente, come una discesa verso le profondita per trovarvi
Dio? Poco importa I'immagine adottata e va anche detto che, all'interno dei vari percorsi, le tappe non sono sempre
definibili con precisione; ma cio che resta decisivo e il compimento di un passaggio dalla dissomiglianza alla conformita:
si tratta di compiere un esodo pasquale.

Il cristiano che accetta di “camminare secondo lo Spirito” (cf. Gal 5,16) acconsente a questa sua pasqua in cui offre la
sua vita nella carne (en sarki) come sacrificio vivente, come culto secondo il Légos (cf. Rm 12,1), e cosi si ritrova quale
figlio vivente della stessa vita di Dio. Ecco dunque I'evento della vocazione come evento reso possibile dallo Spirito
santo; evento in cui la parola di Dio risuona con efficacia e chiama alla conversione, che & orientamento della propria vita
verso il Signore vivente. Si tratta, per il chiamato, di essere capace di ascolto, di essere disponibile alla metanoia. Allora
“lo Spirito santo si unisce al nostro spirito” e ci svela la nostra identitad profonda, cid che siamo e cido che dobbiamo
divenire: “figli di Dio” (Rm 8,16)! Attraverso le energie dello Spirito la reversio in se, questo primo passo che ogni essere
umano pud compiere, spinge alla conversio ad Deum.

E cosi le domande umanissime che abitano il nostro cuore — “Chi sono? Da dove vengo? Dove vado” — trovano risposta
nel “credere all'amore di Dio” (cf. 1Gv 4,16) che non deve mai essere meritato. Credere all'amore di Dio € la condizione
alla quale si deve pervenire per iniziare la seconda tappa del cammino: la sequela del Signore. Sequela perché il
Signore Gesu Cristo ci precede e ci propone di seguirlo. “Seguimi!” & la sua parola rivolta a ogni cristiano: la chiamata
non € mai generale, impersonale, né tanto meno pud essere motivata da un progetto o da una risposta a urgenze, pure
buone, emergenti nell'oggi della chiesa o della societa. La parola del Signore che chiama & sempre una chiamata a
“stare con lui” (cf. Mc 3,14), personalmente, a “seguirlo ovunque egli vada” (cf. Ap 14,4), ad amarlo al di sopra di tutti e di
tutto.

La vita di sequela del cristiano diventa cosi un’assunzione dei sentimenti (cf. Fil 2,5) e dei pensieri di Cristo (cf. 1Cor
2,16); un camminare come lui ha camminato (cf. 1Gv 2,6); uno stare nel mondo, nella compagnia degli uomini, operando
il bene (cf. At 10,38); un vivere, morire e risorgere come egli & vissuto, € morto ed é risorto. La vita umana del cristiano
coincide dunque con il vivere I'esistenza umana di Gesu. E il cristiano vive questa sequela nella luce della resurrezione
del suo Signore vivente per sempre, vincitore sulla morte e sul peccato.

Ma la sequela & anche inabitazione di Cristo. Cristo non lo si segue soltanto per giungere alla conformita con lui, ma lo si
sperimenta anche come colui che & precursore (prédromos: Eb 6,20), come colui che abita in noi. Perché la sua parola
dimora in noi (cf. Gv 5,38), il suo corpo e il suo sangue, nel metabolismo eucaristico, ci fanno diventare corpo e sangue
di Cristo (cf. Gv 6,56), ci rendono tempio di Dio, abitazione dello Spirito santo (cf. 1Cor 3,16). Questa coscienza della
presenza di Cristo “in noi” e di ciascuno di noi “in lui” & decisiva nella vita cristiana ed e cio che impedisce alla sequela di
diventare un cammino sotto il segno del moralismo. Possiamo dire di scorgere segni del’adempimento della nostra
vocazione quando sappiamo riconoscere Cristo in noi — lui che é piu forte dei nostri peccati —, rispondendo alla domanda
rivolta da Paolo alla giovanissima comunita cristiana di Corinto: “Esaminate voi stessi, se siete nella fede, mettetevi alla
prova. Non riconoscete forse che Gesu Cristo abita in voi?” (2Cor 13,5). O ancora, quando nella fede osiamo dire,
sempre con I'’Apostolo: “Non sono piu io che vivo, ma Cristo vive in me. Questa vita, che io vivo nella carne, la vivo nella
fede del Figlio di Dio, che mi ha amato e ha consegnato se stesso per me” (Gal 2,20).

Questa e la condizione cristiana, il “mistera”, come lo chiama ancora I'’Apostolo: “Cristo in voi, speranza della gloria” (Col
1,27). Questa incorporazione a Cristo € la grande opera dello Spirito santo, “I'altro Paraclito” (Gv 14,15), che manifesta
guale frutto della sequela I'inabitazione di Dio, ossia il dimorare del cristiano in Dio, cioé nell'agape. E questo ben al di la
di ogni legge e del giogo della morale, ma nello spazio della liberta dello Spirito.

Conclusione
Cosi, per grazia e per la potenza dello Spirito santo, il cristiano conosce — secondo la spiritualita dell'oriente cristiano — la

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



théosis, la divinizzazione. Si realizza allora il famoso adagio di Atanasio di Alessandria: “Dio si € fatto uomo perché
l'uomo diventi Dio” (L'incarnazione 54,3).

Da portatore della croce, stauroforo (sequela),

il cristiano diventa portatore dello Spirito, pneumatoforo (inabitazione),

fino a diventare “partecipe della natura stessa di Dio” (2Pt 1,4; divinizzazione).

L'occidente, dal canto suo, ha messo piu tosto I'accento sullincarnazione, sul’'umanizzazione di Cristo, dunque sulla
conformita del discepolo a Cristo stesso, conformita che pud giungere a fare del discepolo un “somigliantissimo” al suo
Signore, fino a portare addirittura le stigmate della sua passione e morte (ta stigmata to( lesod: Gal 6,17) .

In ogni caso, la chiamata alla vita in Cristo, sia in oriente sia in occidente, € sempre chiamata alla santitd ottenuta in
dono grazie alle energie dello Spirito santo: il chiamato cede giorno dopo giorno alla grazia che lo attira, fino a fare di lui
“una creatura nuova” (2Cor 5,17; Gal 6,15). Ed & lo Spirito, “compagno inseparabile di Cristo” (cf. Basilio di Cesarea,
Sullo Spirito santo 16,39), che permette a ogni cristiano di sentire in sé una voce che come acqua zampillante ogni
giorno gli ripete nell'intimo, quale sigillo della chiamata a vivere in Cristo: “Vieni al Padre!” (Ignazio di Antiochia, Ai romani
7,2).

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4



