Warning: getimagesize(images/stories/priore/omelie/LavandaGiotto.jpg): failed to open stream: No such file or

directory in /home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line 1563

Warning: getimagesize(images/stories/priore/omelie/LavandaGiotto.jpg): failed to open stream: No such file or

directory in /home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line 1563

Home
Quinta-feira Santa - 2010

Imprimir
Imprimir

Multithumb found errors on this page:

There was a problem loading image 'images/stories/priore/omelie/LavandaGiotto.jpg’

There was a problem loading image 'images/stories/priore/omelie/LavandaGiotto.jpg’

GIOTTO, Lavanda dei piedi

Bose, 1° Abril 2010

Homilia de ENZO BIANCHI

O cristdo, cada um de nés, para entrar em relacdo com Jesus, deve sujeitar-se ao lava-pés; deve deixar cair a imagem
religiosa, teoldgica que tem de Deus, que tem do seu Enviado

Bose, 1° aprile 2010
Missa in Coena Domini
Omelia

di ENZO BIANCHI, priore di Bose

Giovanni 13,1-15
1 Corinti 11,23-32

ascolta:

Carissimi,

iniziamo a celebrare il santo sacramento del Triduo pasquale, cominciamo a vivere il mistero pasquale di Gesu, il mistero
che si € consumato in tre giorni, mistero sintetizzato nella sua passione, morte e resurrezione. Ma va subito detto con
chiarezza: noi non celebriamo gli ultimi giorni di Gesu in quanto ultimi giorni della sua vita, ma perché in essi c'é stata la
rivelazione, la narrazione di tutta la vita di Gesu e di tutta I'opera di Dio a favore di noi uomini.

Con questo tramonto siamo all'inizio del primo giorno, il giorno della passione e morte che si apre significativamente con
la cena di Gesu, nella quale egli, con dei gesti, ha voluto raccontare in anticipo quello che sarebbe accaduto nelle ore
successive dello stesso giorno, il primo dei tre giorni pasquali. Gesu, volendo dire ai suoi discepoli che dava la vita

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//https://www.boseassisi.it//images/stories/priore/omelie/LavandaGiotto.jpg
https://www.boseassisi.it//https://www.boseassisi.it//images/stories/priore/omelie/LavandaGiotto.jpg

liberamente e mosso soltanto dall’amore, volendo istruire i discepoli sul significato di quegli eventi terribili ormai
incombenti, secondo i vangeli sinottici compie un gesto e secondo il quarto vangelo compie un altro gesto. Ma i due gesti
hanno lo stesso significato, la stessa intenzione: uno € il gesto eucaristico della frazione del pane, l'altro é il gesto della
lavanda dei piedi. Le letture che abbiamo ascoltato ci danno la narrazione di questi gesti: nel brano della Prima lettera ai
Corinti Paolo racconta, in fedeltd alla tradizione che troviamo nei sinottici, la frazione del pane; nel quarto vangelo
Giovanni ci parla della lavanda.

Questa sera voglio sostare sulla lavanda, ma non dimentico che il gesto eucaristico, cosi come la lavanda, vuole
manifestare I'amore di Gesu, svelare 'amore di cui Gesu € stato capace, dirci come Gesu aveva speso la vita e I'ha
voluta anche dare subendo l'ingiustizia, la violenza degli uomini, subendo il tradimento di chi mangiava con lui lo stesso
pane (cf. Sal 41,10; Gv 13,18) e sedeva alla stessa tavola, ma mentiva; subendo il tradimento all'alleanza comunitaria da
lui vissuta interamente; subendo anche l'incomprensione e la non vicinanza di quelli che aveva scelto «perché stessero
con lui» (Mc 3,14). Gesu ha vissuto questo senza contraddire I'amore, senza venir meno all'amore; e in questo Gesu non
ha solo vissuto con forza cio che gli apparteneva nella sua vita umana, ma ha anche raccontato Dio e lo ha raccontato
non nella quantita delle sofferenze, non nel soffrire e nel morire, ma nel vivere sofferenze e morte ingiusta in un preciso
modo, mai venendo meno all'amore. La morte di Gesu, la sua passione hanno questo di unico e sono per noi oggetto
guesta sera di contemplazione: non in quanto morte, non in quanto sofferenza, ma perché Gesu e riuscito a vivere morte
ingiusta e sofferenza continuando ad amare e mai contraddicendo I'amore.

Durante I'ultima cena Gesu € con i discepoli e dice, secondo Paolo che si rifa alla tradizione: «Questo € il mio corpo che é
per voi ... Questo calice € la nuova alleanza nel mio sangue». Che cosa significano queste parole? Significano: «La mia
vita é stata, € e sara nelle prossime ore vita donata a voi, spesa per voi. E la mia morte, fino al sangue versato, € un
nuovo patto, una nuova alleanza, ultima e definitiva, con voi». Pensiamo almeno un momento al contesto reale di queste
parole. Con Gesu ci sono i discepoli, uomini ai quali egli si & dato e per i quali ha consumato la vita: tra di loro c’€ uno
che lo tradisce, che vive nella menzogna ormai da tempo ma continua a stare con Gesu; uno che lo rinnega, e solo dopo
si pentira nonostante gli avvertimenti che Gesu gli aveva dato personalmente; e gli altri, impauriti, ignavi, inerti, che lo
abbandonano tutti. Gesu dice: «lo vi do il mio corpo»; gli altri — Paolo legge la comunita di Corinto, ma era la comunita del
Signore quella sera, & la nostra comunita questa sera, € la comunita della chiesa —, gli altri tengono il «proprio» (cio di cui
pensano di avere proprieta); addirittura, pur partecipando alla cena in cui il Signore da tutto, anche il suo corpo — «il mio
corpo che é per voi» —, gli altri tengono il «proprio» per sé fino a mangiare — dice Paolo — il «proprio» cibo e dunque in
realta non sono partecipi della cena del Signore (cf. 1Cor 11,17-22).

Ma leggiamo anche come la lavanda dei piedi da parte di Gesu dica la stessa cosa, e come Gesu per entrambi i gesti
comandi: «Fate questo in memoria di me», oppure: «Fate questo come io ho fatto a voi». Due gesti, due memorie
comandate per una sola realta: Gesu che da la vita per noi. Conosciamo bene questa narrazione della lavanda, descritta
con precisione e con una lentezza che ci invita a sostare anche sui particolari dell’agire di Gesul. E impressionante, ma &
una scena in cui le parole sono semplicemente di troppo. E un fare di Gesu; di piu, direi che per Giovanni & veramente
I'opera, quell'opera di cui piu volte ha parlato nel quarto vangelo, I'opera di Gesu, I'opera del Figlio, ma che adesso
diventa un’azione, un fare.

Avete sentito: Gesu si alza da tavola, depone le vesti, prende I'asciugamano, se lo cinge ai fianchi, versa I'acqua nel
catino, lava i piedi ai discepoli. E Gesl che opera, che fa, totalmente protagonista, non ha né inservienti né assistenti.
Perché quel gesto che riassumeva tutta la sua vita e che prefigurava la sua morte, in sintonia a come aveva vissuto al
servizio degli altri, lui solo e solo cosi poteva farlo. E il fare dello schiavo — lo sappiamo bene — verso il suo Signore; ma &
anche il gesto che pu0 essere fatto per amore da parte del discepolo verso il suo rabbi; ed & anche il gesto che poteva
essere fatto per amore da parte del figlio verso il padre vecchio e anziano. Solo in quei casi era possibile quel gesto: o
per amore del figlio e del discepolo, o per obbedienza dello schiavo. Un gesto, dunque, che é di umiliazione ma che pud
anche essere di relazione, di affetto. E non possiamo dimenticare che, se questo € il gesto compiuto quella sera da
Gesu verso i suoi discepoli, 'unica che aveva fatto a lui quel gesto, I'unica — non glielo hanno mai fatto i discepoli —,
l'unica era quella prostituta che gli lavo i piedi e per la quale Gesu ha dovuto dire che quel gesto era una narrazione di
amore (cf. Lc 7,36-47; Mc 14,3-9).

In ogni caso, Gesu opera un’inversione dei ruoli: si fa schiavo, si fa discepolo, si fa figlio. Ecco lo scandalo di Pietro: il
gesto compiuto da Gesu dice la sua identita, e Pietro, da buon ebreo, non puo accettare una tale identita per il suo rabbi,
per il suo profeta e Messia. Cosi egli protesta, e non accettando I'opera di Gesu non accetta neppure I'opera di Dio.
Gesu deve dunque dirgli: «Se tu non accetti che io ti lavi i piedi non avrai parte con me». Cioé: «Tu non puoi avere
nessuna comunione con me, né qui e ora, ma neanche nel Regno, neanche nella vita eterna». Gesu con quel gesto
fonda la relazione essenziale tra lui e il discepolo, tra lui e il credente futuro, tra lui e il cristiano.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



Il cristiano, ciascuno di noi, per entrare in relazione con Gesu dovra lasciarsi lavare i piedi; dovra accettare di vedere
andare in frantumi I'immagine religiosa, teologica che ha di Dio, che ha del suo Inviato; dovra accettare un amore che
non si pud misurare umanamente, ma che € un amore sempre preveniente, un amore, soprattutto, che non si deve
meritare. Si, perché ciascuno di noi, e questo é il grande ostacolo alla fede in Gesu Cristo, pensa di dover meritare
I'amore. Qui davvero sta la differenza tra gli uomini che sono pronti a credere in Dio ma che sono lenti a credere in Gesu
Cristo. Questa ¢ la verita: Gesu ci dice che I'amore di Dio non va meritato. Gesu conosce questa difficolta umana, per la
quale 'uomo non arriva a credere, non arriva a credere in Cristo e non arriva a «credere al’amore», come dice con molta
intelligenza spirituale Giovanni nella sua Prima lettera (cf. 1Gv 4,16).

Per questo Gesu chiede solo che ci lasciamo lavare i piedi da lui e ci promette che capiremo piu tardi il perché. Ecco
allora I'exeghésato (Gv 1,18) attuato nella lavanda: Gesu che ci narra Dio, che ci narra I'amore di Dio, un amore che non
dobbiamo meritare, un amore per il quale i piedi ci sono lavati anche quando noi non comprendiamo. Pietro capira piu
tardi, dopo essere passato anche attraverso l'infedelta. Anche Giuda si lascia lavare i piedi quella sera, ma non capira;
anzi, proprio perché Gesu gli ha lavato i piedi, proprio perché gli ha dato il boccone eucaristico, accresce la sua capacita
di inimicizia fino a permettere che Satana si impadronisca completamente di lui (cf. Lc 22,3). Ecco allora il messaggio:
lasciarsi lavare i piedi da Gesu Cristo. Qui noi decidiamo se la nostra fede & autenticamente cristiana, o se resta ancora
nell’economia veterotestamentaria, o se &€ semplicemente una fede monoteista. Perché solo da una tale comprensione di
Gesu, da una tale inversione dei ruoli noi decidiamo la comunione con Dio o il suo rifiuto.

Ma dopo il gesto e dopo il dialogo con Pietro, Giovanni ci parla di un dialogo avvenuto anche con i discepoli: «Avete
capito quello che vi ho fatto?». Qui pero cid che é richiesto nella comprensione non riguarda l'identita di Gesu, ma

riguarda il comportamento dei discepoli. Gesu instaura un’altra logica nelle sue parole: si passa cosi dal piano

cristologico circa l'identita di Gesu, al piano etico, o — se si vuole — al piano ecclesiologico, al piano delle relazioni tra i

discepoli, che & poi il piano della relazione tra i cristiani e tutti gli uomini che il cristiano decide semplicemente di

incontrare, credenti 0 non credenti, cristiani 0 non cristiani. La lavanda dei piedi operata da Gesu & stata si una

rivelazione di chi Gesu &, ma qui diventa un esempio, un paradigma — potremmo dire nel nostro linguaggio — che viene

proposto ai discepoli. Ecco come dalla fede scaturisce il fare, I'etica: «Dimmi che immagine tu hai di Dio e ti dird come tu
vivi da uomo. Se dunque tu credi che Dio, il Signore, puo lavare i piedi a te, allora tu sarai capace, anzi sentirai la

responsabilita e il dovere di lavare i piedi agli altri».

E non dimentico neppure qui, in questo passaggio dalla rivelazione all’etica, il racconto di Paolo, perché anche I'’Apostolo
ci fa passare dalla liturgia all’etica, da una celebrazione rituale a un entrare in quella logica del «per voi», smettendo di
avere per sé il proprio. In ogni caso, dai gesti fatti da Gesu, lavanda o istituzione, scaturisce I'etica ecclesiale, il fare dei
cristiani. L'interpretazione liturgica della chiesa romana ha privilegiato questo paradigma della lavanda; ha privilegiato,
per cosi dire, il versante etico del gesto di Gesu e ha considerato la lavanda dei piedi come ministerium, come un
compito necessario nella vita fraterna, a imitazione di Gesu che presiedendo la comunita ha lavato i piedi ai suoi. Ed &
per questo che nella chiesa latina chi presiede la chiesa, chi presiede una comunita monastica lava i piedi agli altri. Ma
va ricordato che l'interpretazione ambrosiana privilegia il significato cristologico e fa addirittura della lavanda un gesto
battesimale; certo, con un significato penitenziale, che noi facciamo fatica a comprendere.

Ma é significativo che nella tradizione monastica, dove si € iniziata a vivere la lavanda, prima ancora che all'interno delle
chiese, questo gesto sia un gesto che dice, rivela, racconta come i cristiani vivono I'amore. Mi ha sempre impressionato
che nella Regola di Benedetto si ordina che I'abate versi I'acqua sulle mani degli ospiti che arrivano e, aiutato dalla
comunita, lavi i piedi a tutti gli ospiti che giungono in monastero: «Pedes hospitibus omnibus tam abbas quam cuncta
congregatio lavet» (RB 53,12-13). Pensate, se io dovessi lavare i piedi a tutti gli ospiti che arrivano qui... Pero questo &
significativo, perché non & solo un gesto di umilta, di servizio verso 'ospite che nella tradizione monastica € comunque
sacramento di Cristo (cf. RB 53,1), ma io credo voglia essere soprattutto una dimostrazione di umanita. Non a caso san
Benedetto ha appena affermato: «Omnis ei exhibeatur humanitasp«si mostri all’ospite tutta 'umanita» (RB 53,9). Quasi a
dire che la lavanda dei piedi & un cammino di umanizzazione per l'ospitante, abate e comunita monastica, ma anche per
I'ospite che giunge, sconosciuto o conosciuto.

Questo gesto della lavanda dei piedi, segno di un servizio all'altro, segno di umiliazione personale riguarda tutti: riguarda
noi monaci e riguarda anche voi, amici e ospiti. E vero che nella liturgia lo compie solo chi presiede la chiesa o la
comunita monastica, e certamente lo fa, se pur indegnamente, a nome di Cristo, per ricordare I'abbassamento del Kyrios
, 'atteggiamento di Dio verso ciascuno; ma poi, secondo la volonta di Gesu, questo gesto dovrebbe essere compiuto
dalla comunita tutta, dai cristiani tra di loro, dovrebbe essere un gesto reciproco.

Ora chi presiede lo compie, a nome del Signore, per raccontare chi era Gesu, come inveramento del suo esempio; ma lo
compie anche per dire che il rapporto fraterno nella comunita cristiana & dato dal servizio dello schiavo o dall'affetto del
discepolo verso il maestro, del figlio verso il padre. E un gesto dunque che noi reiteriamo perché Gesu ce lo ha chiesto,
per il suo comando, alla stessa maniera con cui rifacciamo il gesto sul pane e sul vino. Che il Signore ci conceda di
accettare questo suo gesto. E soprattutto ci conceda, attraverso questo gesto, di modificare la nostra immagine di Dio e
di accogliere il suo amore: un amore che non dobbiamo meritare perché ci previene, un amore che non chiede neppure
reciprocita, ma chiede solo di essere accolto e creduto. Perché noi cristiani dobbiamo essere, secondo la volonta di
Gesu, nient’altro che quelli che credono al’amore (cf. 1Gv 4,16).

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



Omelia di ENZO BIANCHI, priore di Bose

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4



