Warning: getimagesize(images/stories/priore/omelie/Crucifixion.jpg): failed to open stream: No such file or

directory in /home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line 1563

Warning: getimagesize(images/stories/priore/omelie/Crucifixion.jpg): failed to open stream: No such file or

directory in /home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line 1563

Home
Sexta-feira Santa - 2010

Imprimir
Imprimir

Multithumb found errors on this page:

There was a problem loading image 'images/stories/priore/omelie/Crucifixion.jpg’

There was a problem loading image 'images/stories/priore/omelie/Crucifixion.jpg’

GIOTTO, Crucifixao

Bose, 2 Abril 2010

Homilia de ENZO BIANCHI

Nés devemos recordar o especifico do sofrimento, da paixao de Jesus: a injustica dos homens. Mas devemos também
assumir a consciéncia e a responsabilidade

Bose, 2 aprile 2010
Ufficio Ora nona

Omelia

di ENZO BIANCHI, priore di Bose

ascolta:

Giovanni 18,1-19,37

Carissimi,

abbiamo ascoltato il racconto della passione di Gesu secondo il quarto vangelo, secondo Giovanni. Tutti sappiamo che
guesto e I'altro vangelo rispetto ai primi tre, detti sinottici perché si possono leggere insieme, con una sola ottica; il quarto
vangelo narra gli stessi eventi della passione di Gesu, ma in un altro modo. Nei vangeli sinottici, che riproducono con
poche varianti il racconto iniziale dovuto a Marco, c'é la narrazione del dolore, delle sofferenze, della condanna a morte
di Gesu, fino alla morte in croce. C'e in sostanza la croce con il suo scandalo e la sua follia: un Messia che termina la
sua vicenda in quel modo & uno scandalo per il giudeo, € una follia per il greco (cf. 1Cor 1,22-25). E secondo i sinottici
soltanto la resurrezione dira la gloria di Gesu, potremmo dire che soltanto la resurrezione dara ragione a Gesu, dira con
chiarezza l'identita di Gesu, Figlio di Dio, Messia crocifisso ma resuscitato dal Padre.

Nel quarto vangelo c’é invece una nuova comprensione della passione. La gloria, e dunque la rivelazione che Gesu € |l
Signore, ¢ il Figlio di Dio, la presenza del Padre che autentica la vocazione e la missione di Gesu, stanno gia nella
passione. Anzi, nella morte di Gesu sulla croce, noi siamo posti non davanti all’abbassamento pit profondo di Gesu, ma
davanti al suo innalzamento glorioso. Si, noi siamo abituati a rappresentarci la glorificazione, come d’altronde fa il Nuovo
Testamento, nella resurrezione di Gesu, nella vittoria della vita sulla morte, quando la vita vince la morte per sempre,
guando Gesu € riconosciuto nella sua vera identita dai discepoli. Invece il quarto vangelo ci sconcerta, perché ci porta,

Monastero di Bose - Pagina 1 di 3


https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//https://www.boseassisi.it//images/stories/priore/omelie/Crucifixion.jpg
https://www.boseassisi.it//https://www.boseassisi.it//images/stories/priore/omelie/Crucifixion.jpg

lui solo, a leggere la gloria di Gesu nella sua morte.

Se i vangeli sinottici sono attraversati dai tre annunci riguardanti la passione, morte e resurrezione di Gesu — voi tutti
ricordate quelle parole molto simili: «E necessario che il Figlio del’'uomo soffra molte cose, sia condannato, sia ucciso e
risorga il terzo giorno» (cf. Mc 8,31-33 e par.; 9,30-32 e par.; 10,32-34 e par.) —, il quarto vangelo & attraversato esso
pure da tre annunci, ma con dei verbi diversi che non dicono né condanna, né patimenti, né morte, ma parlano di
innalzamento e di glorificazione, dicono altro. Il primo annuncio lo da Gesu in un colloquio con Nicodemo, il
rappresentante di Israele, dei giudei: «Come Mose innalzo il serpente nel deserto, cosi bisogna che sia innalzato il Figlio
dell'uomo» (Gv 3,14). Gesu poi a meta del suo ministero afferma: «Quando avrete innalzato il Figlio dell’'uomo, allora
saprete che lo Sono” (Gv 8,28). E nei giorni precedenti la passione, a Gerusalemme, per la terza volta annuncia: «E io,
guando sar0 innalzato da terra, attirerd tutti a me» (Gv 12,32). In tutti e tre i casi si usa il verbo ‘yps6o, che indica
elevazione, innalzamento.

Questo momento dell'innalzamento coincide anche, secondo Giovanni, con «l'ora» di Gesu, un’ora annunciata sempre
come incombente, fin dal primo segno in cui Gesu mostro la sua gloria a Cana. Allora Gesu aveva precisato: «Non &
ancora giunta la mia ora» (Gv 2,4), quindi la gloria di Cana, la gloria di un miracolo, non € la vera gloria che attende
GesUl. Ma adesso & venuta quest'ora, come ora della gloria del Figlio del’'uomo, e Gesu lo dice: «E venuta I'ora che sia
glorificato il Figlio dell'uomo» (Gv 12,23), I'ora del chicco di grano che caduto a terra muore, ma proprio nella morte,
acconsentendo a morire, produce la vita, la vita da cui viene molto frutto, dunque vita abbondante (cf. Gv 12,24). Proprio
di fronte a questo annuncio: «E venuta I'ora che sia glorificato il Figlio del’uomo», gli ascoltatori capiscono bene e
chiedono a Gesu: «Come puoi dire che il Figlio del’'uomo deve essere innalzato?» (Gv 12,34). Gesu ha parlato loro solo
di glorificazione, ma essi hanno compreso bene: c’e coincidenza tra I'innalzamento, la glorificazione (verbo doxazo) e
'ora di Gesu. E attenzione: questo innalzamento, quest'ora, questa glorificazione sono azioni che sono dovute agli
uomini e a Dio. Sono gli uomini che agiscono durante la passione, quindi quelle azioni sono fatte con una precisa
intenzione dagli uomini, eppure Giovanni le legge come realizzate dal Padre con un’altra intenzione.

Giovanni € molto attento nel descrivere I'innalzamento di Gesu. Gesu dal giardino oltre il Cedron € stato fatto salire in
citta, nella casa del sommo sacerdote. Poi & stato ancora portato piu in alto da Pilato, nella fortezza Antonia. Pilato lo fa
poi sedere addirittura in quello che era il luogo alto per eccellenza, chiamato appunto in ebraico gabbata, «luogo alto»,
luogo del giudizi. Infine Gesu e condotto alla collina del Golgota, piu alta del tempio e di Gerusalemme, dove viene
crocifisso ma attraverso un innalzamento su un palo, in mezzo a due altri condannati. Materialmente dunque c’'€ un
innalzamento, ma un innalzamento che & passione, degradazione umana, che & uno scendere nell'abisso della
sofferenza e dell'infamia. Di fatto, perd, Giovanni legge in questo essere posto sempre piu in alto fino ad avere la
posizione centrale tra due malfattori, la posizione del Signore, legge il Kyrios innalzato da terra. E per questo lui annota
che quel cartello posto da Pilato lo proclama, non € la causa della morte di Gesu; € il titolo che dice che & lui il Re di
Israele, il Messia.

Ecco, agli occhi del quarto vangelo — ma Giovanni vuole indicarci cido che noi dovremmo comprendere sempre nella
passione — c'e l'innalzamento e la glorificazione di Gesu, anche se questa coincide con un’agonia, con un’atroce
sofferenza. Attenzione: Giovanni non elimina lo scandalo della sofferenza, non ci vuole consegnare, come faranno gli
gnostici, un Gesu la cui 'umanita e totalmente assorbita dalla sua qualita divina. No, Giovanni racconta la passione di
Gesu come quella di un uomo, in tutto uguale a noi, un uomo sofferente; mette in luce i patimenti di Gesu, tradito nella
menzogna da uno dei dodici, misconosciuto da Pietro, abbandonato dagli altri. Dice con molta precisione, piu dei
sinottici, che Gesu € stato schiaffeggiato, flagellato, incoronato addirittura di una corona fatta di rami spinosi. Giovanni ci
mette davanti un Gesu flagellato, deriso, incoronato di spine, un uomo senza volto. E significativamente solo Giovanni fa
dire a Pilato: «Ecco I'uomo!», nient'altro che un uomo, '’Adamo. Nulla € occultato della sofferenza di Gesu, non c'eé
davvero nessun docetismo, nessun tentativo di rimuovere la sofferenza umana.

Ma Giovanni dice, e lo dice chiaramente, che questa sofferenza & un’epifania di violenza umana. Stiamo attenti, perché
nel nostro immaginario in cui prevale piu I'emozione che la comprensione dovuta allintelligenza spirituale, noi
assimiliamo alle sofferenze, alla passione di Gesu ogni sofferenza umana. Ma Gesu non soffre a causa della natura; la
sua passione non €& a causa della malattia, neanche a causa di catastrofi che producono delle vittime e in cui il dolore
umano — lo conosciamo bene — & un dolore terribile. Gesu nella sua passione soffre della violenza di cui gli uomini sono
capaci: questo non dovremmo dimenticarlo. E certamente terribile soffrire per la malattia, soffrire 'agonia in vista della
morte, soffrire perché si e vittime di calamita naturali. Ma Gesu qui soffre perché c’é stata falsita di un fratello fino al
tradimento, perché c'é la malvagita degli uomini che si scarica su di lui, c’@ un’oppressione ingiusta, una sentenza
ingiusta. Questa é la passione di Gesu. La sofferenza di Gesu non € dovuta alla sua condizione umana per la quale tutti
soffriamo, per la malattia, per la debolezza o per la morte. La sua sofferenza & dovuta a una precisa responsabilita dei
capi religiosi di Israele e a una precisa responsabilita del potere politico di Pilato, sempre pronto a farsi complice del
potere religioso ogni volta che teme qualcosa. Questa sofferenza & dovuta alla gente, alla sua gente, alla gente di Gesu
che ha gridato: «Crocifiggilo!». La passione di Gesu € una sofferenza per la cattiveria, la falsita di noi uomini. Noi siamo
uomini come lui, ma la sua sofferenza non & semplicemente la sofferenza creaturale, & la sofferenza di chi vede
scaricarsi I'odio, la cattiveria, la falsita, I'inimicizia degli altri su di lui.

Giovanni mette anche in evidenza — ed e un ulteriore aspetto — come in questa strettoia della passione Gesu ha saputo
vivere senza rispondere, senza opporre violenza alla violenza. Lo avete sentito, si & difeso, ma si & difeso con grande
razionalita e senza aggressione, senza violenza. «Se ho detto male, dimmi dov’é il male, dimostramelo. Ma se ho detto

Monastero di Bose - Pagina 2 di 3



bene, perché mi percuoti?». Gesu aveva il diritto, come ogni vittima, di dire: «Perché? Cosa ho fatto di male?», ma Gesu
si & fermato qui. L'unica preoccupazione di Gesu che si comprende tra le righe della passione era quella di non fare nulla
contro la volonta del Padre, contro I'amore di Dio. Per questo risponde nella verita quando lo interrogano, ma si afono, si
fa muto quando invece non puo rispondere con amore. E accetta di ricevere la violenza su di sé, di assorbirla. Gesu sa
di essere la vittima, il capo espiatorio, ma vuole interrompere la violenza, I'ingiustizia, e I'unica possibilita e patirla.

Il soffrire molte cose — il polla pathein dei sinottici (Mc 8,31 e par.) — diventa nel quarto vangelo semplicemente un modo
di amare l'altro, gli altri, anche il nemico, il persecutore. Giovanni nel suo racconto, dall'inizio alla fine, mostra questa
qgualita di Gesu, che & una piena auto-conoscenza della sua vocazione. Gesu certamente I'ha vissuta nei limiti di una
persona umana ma con quella auto-coscienza straordinaria che non sa né il quando né il come ma sa pero il fine; questo
lo sa, come lo pud sapere ogni cristiano. Non possiamo sapere né il quando né il come, ma dobbiamo sapere che cosa
costituisce il fine e la fine: 'amore, I'agape. Ecco perché Gesu lascia fare, lascia che gli altri dispongano di lui, perché —
dovremmo dire — non ha neanche piu una missione da realizzare, deve soltanto realizzare soltanto la sua vocazione. Ha
lasciato che Giuda uscisse dal cenacolo per tradirlo (cf. Gv 13,30), non I'ha fermato pur sapendo tutto. Ha lasciato che lo
arrestassero, anche se poteva fermare quell’arresto. Avete sentito quellinciso in Giovanni: «Chi cercate?». Alla risposta:
«Gesu il Nazareno», replico pronunciando il Nome di DioEgé eimi, lo sono» (Es 3,14), e tutti caddero a terra. Tutto
guesto storicamente non € avvenuto, ma Giovanni ci vuole dire che Gesu aveva la possibilita non solo di sfuggire
all'arresto ma anche di avere di una vittoria facile, invocando la sua identita. Invece no, ha voluto bere il calice che il
Padre gli ha dato da bere, sapendo che il Padre non voleva quella fine ma voleva certamente che lui raccontasse il suo
amore, che lui fosse fedele allamore. Gli uomini con il loro odio hanno costretto Gesu a raccontare Dio nella passione e
nella morte, una morte subita, violenta, ingiusta.

Ed eccoci ora davvero alla fine, al termine della vocazione di Gesu. Sono le tre del pomeriggio, I'ora nona, Gesu € in
croce ormai da ore, ha subito gli interrogatori, ha subito la persecuzione, la tortura, e grida: «<Ho sete». Parole anche
gueste ambigue, con un doppio significato perché dicono la sete di un moribondo appeso al palo da tre ore, ma sono
anche le parole con cui inizia il salmo 42: «Ho sete di Dio, il Vivente» (cf. Sal 42,3). Dire queste parole — e Giovanni
annota «per adempiere le Scritture», le quali dicevano che nella sete del Servo di Dio sarebbe stato dato a lui I'aceto,
secondo il Salmo 69,22 —, dire queste parole e dire non solo la sete fisica, ma anche la sete di Dio, la sete di portare a
termine tutto quello che il Padre gli aveva chiesto. E Giovanni scrive che colui che aveva promesso di dare acqua da
bere a chi aveva sete — vi ricordate nel colloquio con la samaritana, quando Gesu aveva detto: «Se uno viene a me e ha
sete, io gli do I'acqua da bere» —; colui che aveva detto: «A chi ha sete dard acqua da bere e non avra piu sete» (cf. Gv
4,13-14); colui che aveva addirittura gridato a Gerusalemme, nel tempio: «Chi ha sete venga a me e beva chi crede in
me» (Gv 7,37-38), ora € lui che ha sete. Sete di Dio dunque, sete di compiere piu la vocazione che sete fisica. E a
guesto suo grido, gli danno da bere dell’aceto.

Ma Gesu allora dice I'ultima sua parola: ¥etélestai, € compiuto», € davvero finalmente tutto realizzato, «e reclinato il capo
trasmise lo Spirito» (parédoken to pnelima). Ha compiuto tutta la sua vocazione, tutta la sua missione e quindi nella sua
ora, I'ora dell'innalzamento e I'ora della gloria, Gesu puo trasmettere, trasmettere lo Spirito. Notate che qui si usa il verbo
paradidomi, il verbo che indica anche la tradizione, la paradosis; dove gli altri vangeli dicono che Gesu spird, Giovanni
non puo dire se non che Gesu trasmise lo Spirito. Ed ecco allora che dal suo fianco escono sangue e acqua. Sangue
perché Gesu € morto, e un uomo morto per la violenza, se viene trafitto lascia uscire il sangue dalla ferita. Gesu, ormai
morto, ricevendo il colpo della lancia, da parte del soldato che vuole verificare la sua morte, lascia uscire il sangue. Ma
Giovanni annota che ne usci anche acqua. Questa € una novita, & lo straordinario, e Giovanni vede davvero qui il
compimento. Gesu aveva gridato: «Chi ha sete venga a me e beva chi crede in me, perché sta scritto: “Fiumi di acqua
viva sgorgheranno dal mio fianco™ (Gv 7,37-38); ebbene, ora dal fianco di Gesu esce anche I'acqua, esce lo Spirito
santo. La Giovanni aveva annotato: «Cosi parlava del dono dello Spirito perché i credenti non lo avevano ancora
ricevuto» (cf. Gv 7,39). Ma ecco che qui Gesu trasmette lo Spirito santo, e quell’acqua che esce dal suo fianco & come
I'acqua che esce dal fianco del tempio, dal lato del tempio, un fiume di acqua viva (cf. Ez 47,1-12).

Carissimi, noi oggi siamo posti di fronte a questa morte umana vissuta nell’lamore, in modo che una morte, pur violenta,
ingiusta, ignominiosa, perché morte di un peccatore — Paolo dira, addirittura, di un maledetto da Dio e dagli uomini (cf.
Gal 3,13) — non € piu solo ignominia, sofferenza e patimenti, ma € anche innalzamento e gloria. Noi dovremmo ricordare
questo, dovremmo ricordare lo specifico della sofferenza, della passione di Gesu: l'ingiustizia dovuta agli uomini. Ma
dovremmo anche assumere una grande consapevolezza e responsabilita: noi, ciascuno di noi, io, nella mia vita ho
provocato e provoco sofferenza ingiusta, oppressione agli altri? E come vivo la sofferenza subita, provocata dalla falsita
e dallingiustizia degli altri? La domanda riguarda la violenza che noi facciamo agli altri e la violenza che noi subiamo.
Per entrambe il riferimento & solo Gesu che, come dice Pietro, «nella sua passione non rispondeva con violenza alla
violenza» (cf. 1Pt 2,23). Il riferimento & Gesu, colui che ha fatto di uno strumento ignominioso, la croce, una via di gloria,
la via dell'amore.

ENZO BIANCHI, priore di Bose

Monastero di Bose - Pagina 3 di 3



