Warning: getimagesize(images/stories/priore/conferenze/ecc_2007.jpg): failed to open stream: No such file or

directory in /home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line 1563

Warning: getimagesize(images/stories/priore/conferenze/ecc_2007.jpg): failed to open stream: No such file or

directory in /home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line 1563

Home

A Igreja encontra a sua missao no servico da
Palavra de Deus

Imprimir
Imprimir

Multithumb found errors on this page:

There was a problem loading image 'images/stories/priore/conferenze/ecc_2007.jpg’

There was a problem loading image 'images/stories/priore/conferenze/ecc_2007.jpg’

Lourdes, 26 Outubro 2007
O Deus biblico é o Deus uno que se revela: ndo é alcancavel pelo esforco humano de elevar-se até Ele e de o
conhecer mas revela-se, isto é, da-se por sua iniciativa e vontade (texto integral em italiano)

Conferenza inaugurale del priore di Bose, ENZO BIANCHI tenuta a Lourdes il 26 ottobre in occasione di Ecclésia 2007,
un raduno di 7500 catechisti e operatori pastorali di tutte le diocesi della Francia con la partecipazione di 40 vescovi della
Conferenza Episcopale Francese.

Le lectio divine e la meditazione sul Padre Nostro
1. IL DIO CHE PARLA
1. Dio € comunicazione

Il Dio biblico & il Dio Uno che si rivela; non é raggiunto dallo sforzo umano di elevarsi a lui e di conoscerlo, ma si rivela,
cioé si dona per sua libera iniziativa e volonta. Egli non & definito in termini essenzialistici filosofici, ma relazionali: € il Dio
di Abramo, di Isacco, di Giacobbe. E il Dio dei padri. Rivelandosi, egli precede e fonda I'esperienza che 'uomo puo fare
di lui. In particolare, il Dio biblico si rivela mediante la parola: egli € il Dio che parla e parlando chiama I'uomo all'ascolto e
alla relazione. Per la Bibbia questa relazione si chiama alleanza.

Dio parla e la sua parola manifesta la sua potenza negli ambiti della creazione e della storia. La parola di Dio € creatrice
(Gen 1,3ss.; Sal 33,6.9; Eb 11,3) e instauratrice di storia. Non a caso il termine ebraico davar, normalmente reso con
“parola”, significa anche “storia”, “gesta”, “eventi”, “fatti” (1Re 11,41; 14,19.29; 15,7.23.31; ecc.). La parola, il davar, &
essenzialmente una realta teologica, € rivelazione di Dio, € I'intervento di Dio nel divenire del mondo, € il dirsi di Dio che
sempre si accompagna all'invio del suo Spirito, la ruach, e diviene cosi il suo darsi, I'atto con cui egli instaura una
presenza dialogica che incontra I'uomo nella berit, nell'alleanza.

Il Dio che parla &€ dunque comunicazione. Questo significa la contemporaneita di rivelazione della Parola e dello Spirito
che si manifesta fin dalla prima pagina della Bibbia con la narrazione della creazione che avviene mediante la parola
(“Dio disse...”: Gen 1,3ss.) e sotto la guida dello Spirito (“Lo Spirito di Dio aleggiava sulle acque”: Gen 1,2). Fondata
sull’osservazione antropologica elementare dell’'osmosi tra parola pronunciata dall’'uomo e alito o soffio che la sostiene e
porta, la Parola e lo Spirito sono parte di un unico atto di comunicazione di Dio. La Parola & anche Spirito. E per la Bibbia
lo Spirito € la libera volonta di comunicare e trovare comunione con l'uomo. Volonta che trova la sua oggettivazione e
specificazione nella Parola.

Dunque, fondamento di tutta la Bibbia & che Dio parla. L'uomo biblico entra dunque nella relazione con Dio mediante
I'ascolto. Egli cammina alla luce della fede, non della visione (cf. 2Cor 5,7) ed €& solo nell'ascolto che pud avvenire

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//https://www.boseassisi.it//images/stories/priore/conferenze/ecc_2007.jpg
https://www.boseassisi.it//https://www.boseassisi.it//images/stories/priore/conferenze/ecc_2007.jpg
https://www.boseassisi.it//index.php/content/blogcategory/218/453/lang,it/
https://www.boseassisi.it//index.php/content/blogcategory/218/453/lang,it/
https://www.boseassisi.it//index.php/content/blogcategory/218/453/lang,it/

l'incontro con Dio. L'ascolto é costitutivo di Israele come popolo di Dio: “Ascoltate la mia voce, eseguite tutto cid che vi
ho comandato, allora voi sarete il mio popolo e io saro il vostro Dio” (Ger 11,6).

2. Gesul, parola definitiva di Dio

La storia di Dio con l'umanita € la storia del suo parlare agli uomini che trova il suo vertice in Gesu Cristo, parola
definitiva di Dio all'umanita, ovvero parola che dice tutto, che comunica pienamente la volonta di Dio verso gli uomini.
“Dio, che aveva gia parlato nei tempi antichi molte volte e in molti modi ai padri per mezzo dei profeti, ultimamente, in
questi giorni, ha parlato a noi per mezzo del Figlio” (Eb 1,1-2). Dire che Gesu ¢é la Parola di Dio, significa dire che egli ne
e il volto, la narrazione, la rivelazione: tutto cid che noi possiamo sapere e dire su Dio si trova in Gesu Cristo: “Nessuno
viene al Padre se non per mezzo di me” (Gv 14,6). Rispondere a questa parola entrando nel dialogo iniziato da Dio €& cio
cui € invitata 'umanita: la missione della chiesa consiste nel farsi eco di tale parola perché ogni uomo possa ascoltarla
come rivolta a sé, come parola salvifica, e lasciarsi illuminare da essa. Cosi va intesa la parola di Gesu che invia i
discepoli nella missione di far discepole tutte le genti (Mt 28,19-20): si tratta di annunciare la parola di Dio condensata in
Gesu perché essa generi il credente alla relazione con il Dio Padre per mezzo del Figlio nella forza dello Spirito santo.

Se Gesu ¢ la Parola di Dio, su di lui riposa lo Spirito di Dio, fin dalla concezione nel grembo di Maria (Lc 1,35). Orami la
Parola, il L6gos che era presso Dio ed era Dio (Gv 1,1), si € fatta carne (Gv 1,14) nascendo da donna (Gal 4,4) grazie
allo Spirito santo, e tutta la vita di Gesu, fino alla morte e alla resurrezione, & la parola di Dio, ovvero & quanto Dio vuole
dire e comunicare all'umanita. Memoria di questa centralita &, nella chiesa, I'eucaristia, celebrazione sempre rinnovata
della comunicazione di Dio alluomo nel dono di Cristo. Nell’eucaristia, narrazione della vita divina comunicata
all'umanita, Cristo raggiunge i suoi figli come parola e come pane per sostenere e guidare la loro esistenza quotidiana. E
nell’eucaristia la chiesa si pone totalmente sotto la signoria della Parola che viene ascoltata, proclamata, celebrata,
annunciata, manducata perché l'essere tutto della chiesa sia innestato nel mistero della parola che & ormai il mistero
pasquale, il mistero di Gesu crocifisso e risorto.

3. La parola di Dio tra forza e debolezza: il dialogo

La Scrittura proclama a piu riprese l'efficacia e la potenza della parola di Dio. Ma va subito specificato che la sua
efficacia non & magica, ma si dispiega nella fede del credente, e che la sua potenza trova la sua manifestazione
suprema nel paradosso dell’estrema debolezza del Crocifisso: “la parola della croce” (1Cor 1,18). Anzi, fin dalla prima
pagina della Bibbia, che ci presenta I'efficacia della parola che, pronunciata da Dio, crea il mondo e tutti i viventi, essa
appare anche mite. Per instaurare I'armonia voluta da Dio, la parola divina non elimina la tenebra e il caos, ma vi mette
ordine separando, distinguendo, assegnando limiti e tracciando confini. La parola di Dio non distrugge, non elimina, non
esclude, ma crea ordine nel caos, fa splendere la luce nelle tenebre, dona una forma all'informe. La potenza della parola
di Dio si manifesta come pazienza, come accoglienza del negativo e come apertura ad una storia necessariamente
dialettica, non come intolleranza o rimozione del negativo. La forza della parola di Dio € una forza mite: creando I'uomo
Dio si espone alla liberta e all'alterita umana accogliendole con pazienza e mitezza. La forza di Dio si manifesta nel suo
mettere dei limiti alla propria forza. La mitezza € la capacita di addomesticare la propria forza e di porla a servizio
dell'incontro con I'altro.

Ora, la mitezza della parola trova la sua manifestazione nel dialogo. Proprio cido che non avviene tra Caino e Abele e che
conduce all'omicidio. La parola interposta tra Dio e 'uomo, tra I'uomo e I'uomo ¢ il luogo della mitezza. E questa parola
interposta é il dialogo (dia-l6gos). Cristo, come parola interposta tra Dio e I'umanita, € il luogo del dialogo e dell'incontro
tra Dio e gli uomini. Come parola fatta carne egli &€ anche mitezza fatta persona (Mt 11,29). La mitezza di Cristo quale
parola fatta carne & indicazione di un metodo imprescindibile della chiesa nella sua missione di evangelizzazione: il
dialogo. Paolo VI ha ben compreso ed espresso il carattere mite del dialogo e la dimensione ecclesiologica del dialogo
stesso, costitutiva della Chiesa. “La chiesa deve venire a dialogo col mondo in cui si trova a vivere. La chiesa si fa
parola; la chiesa si fa messaggio; la chiesa si fa colloquio... Carattere proprio del dialogo € la mitezza, quella che Cristo
ci propose d'imparare da lui stesso: ‘Imparate da me che sono mansueto e umile di cuore’ (Mt 11,29); il dialogo non e
orgoglioso, non & pungente, non e offensivo. La sua autorita & intrinseca per la verita che espone, per la carita che
diffonde, per I'esempio che propone; non & comando, non & imposizione. E pacifico; evita i modi violenti; & paziente, &
generoso” (Ecclesiam suam).

Dal Dio che parla deriva alla chiesa non solo la missione di annunciare al mondo la sua parola, ma anche la via e il modo
di tale annuncio: la mitezza, la dolcezza, il rispetto (cf. 1Pt 3,15). La parola di Dio, contenuto che la chiesa deve
annunciare, € per la chiesa anche una modalita, una forma precisa di tale annuncio: non si puo annunciare la parola mite
che e Cristo con toni arroganti, violenti, intolleranti o irrispettosi. La parola annunciata e testimoniata, parola che € Cristo,
richiede evangelizzatori miti, richiede e tende a plasmare una chiesa forte della forza della mitezza.

2. LA CHIESA SERVA DELLA PAROLA DI DIO
1. Chiesa che ascolta, chiesa che annuncia

“Dei Verbum religiose audiens et fidenter proclamans” (“In religioso ascolto della parola di Dio e proclamandola con
ferma fiducia”): le parole iniziali della Costituzione dogmatica sulla divina Rivelazione del Concilio Vaticano Il (Dei Verbum
) hanno una valenza ecclesiologica fondamentale in quanto esprimono una dimensione costitutiva dell'essenza e della
missione della chiesa. La chiesa é abitata dal duplice movimento di ascolto (audiens) e di proclamazione (proclamans)
della parola di Dio. Solo un’ecclesia audiens pud anche essere ecclesia docens perché la parola che la chiesa annuncia
e testimonia non & sua, ma di Dio. “Non vi &€ nessun dubbio: la Parola di Dio & al primo posto. Soltanto per suo tramite

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



possiamo comprendere la Chiesa” (card. Walter Kasper). Il nome stesso della chiesa (dal greco ekklesia, che rinvia al
verbo kalein, “chiamare”, e indica I'insieme delle persone convocate e radunate dalla parola di Dio) la pone in diretta
continuita con il Dio che parla: la parola di Dio ¢ alle radici dell'esistenza della Chiesa e rappresenta I'orizzonte della sua
missione nel mondo. Di questa Parola la chiesa non € padrona, ma serva e discepola ed é I'ascolto che la rende serva
(come Maria, la madre di Gesu, che, al momento dell'annunciazione, cosi risponde alle parole dell’'angelo: “Eccomi, sono
la serva del Signore, mi avvenga secondo la tua parola” Lc 1,38) e la rende discepola (come Maria, la sorella di Marta,
guando, “sedutasi ai piedi del Signore ascoltava la sua parola™ Lc 10,39). Commentando l'incipit della Dei Verbum,
scrisse il teologo Joseph Ratzinger nel 1967: “E come se l'intera esistenza della chiesa si trovasse raccolta in questo
ascolto da cui solamente pud procedere il suo atto di parola”.

2. L'ascolto e lalectio divina

Il servizio della parola di Dio va dunque inteso anzitutto come un divenire servi di tale parola mediante la fatica
quotidiana di un ascolto sempre rinnovato e perseverante nel tempo. Ogni credente, e in particolare ogni catechista e
chiamato a divenire, secondo le parole dell’evangelista Luca, un “servo della parola” (Lc 1,2). Questo ascolto trova un
suo momento imprescindibile nella lectio divina, ovvero in quella forma di lettura della Scrittura che si trasforma in
ascolto di una parola attuale e in contemplazione di una presenza vivente. Teologicamente fondata sul fatto che la
Scrittura contiene la parola di Dio, ma che quest’ultima non coincide con la Scrittura e non ne €& esaurita, la lectio divina &
un’arte di incontro con il Signore attraverso il testo biblico che consente alla centralita ritrovata della Bibbia nella chiesa
cattolica grazie al Concilio Vaticano Il di divenire realta. Si tratta infatti di un tipo di lettura estremamente duttile e
accessibile a ogni credente. Il papa Benedetto XVI ha manifestato la sua profonda convinzione che la lectio divina sta
alla base di una rifioritura della fede e della vita ecclesiale: “Vorrei raccomandare I'antica tradizione della lectio divina:
'assidua lettura della Sacra Scrittura accompagnata dalla preghiera, realizza quell'intimo colloquio in cui, leggendo, si
ascolta Dio che parla e, pregando, Gli si risponde con fiduciosa apertura del cuore (cf. DV 25). Questa prassi, se
efficacemente promossa, rechera alla Chiesa — ne sono convinto — una nuova primavera spirituale” (Udienza ai
partecipanti al Congresso Internazionale “La Sacra Scrittura nella vita della Chiesa” — Roma, 14-18 settembre
2005).Analoga convinzione egli esprimeva nel discorso al consiglio delle Conferenze episcopali europee del 1995:
“Come é possibile ascoltare la voce di Dio? La risposta & semplice: ascoltiamo Dio ascoltando la sua parola dataci nella
Sacra Scrittura. Sono convinto che la lectio divina sia I'elemento fondamentale nella formazione del senso della fede”. Si
coglie qui un compito e un impegno per ogni catechista: divenire un servo della parola attraverso l'assidua
frequentazione della parola di Dio nella Scrittura. Senza questa robusta base spirituale e senza questo radicamento nella
parola di Dio non vi potra essere alcun annuncio efficace.

3. Il catechista come testimone

L’annunciatore autentico, I'evangelizzatore, € un testimone. Senza il coinvolgimento esistenziale che rende I'ascoltatore
un testimone che lascia dispiegare in sé la potenza della parola, 'attivita di predicazione e catechesi &€ destinata alla
sterilita. Infatti diventa “vano predicatore della parola di Dio all’esterno colui che non I'ascolta di dentro” (Agostino, Serm.
179; PL 38,966). La credibilita dell’annuncio passa anche attraverso questo coinvolgimento personale per cui cid che il
catechista annuncia & anche cio di cui vive.

4. Chiesa e profezia

La chiesa non predica se stessa, ma la parola di Dio (cf. 2Cor 4,5: “Noi non predichiamo noi stessi, ma Gesu Cristo
Signore”). E I'annuncio della chiesa & autentico in quanto & un parlare, annunciare, celebrare, vivere e testimoniare la
parola di Dio. Non una parola su Dio, ma la parola di Dio (1Ts 2,13). Occorre dunque che il catechista vigili a non
manipolare la parola, a non banalizzarla, a non confonderla con le parole alla moda, a non abbassarla al livello delle
proprie parole. Ne andrebbe del carattere profetico della missione della chiesa. Saper dire oggi la parola eterna di Dio,
saper annunciare oggi il “Cristo che é lo stesso ieri, oggi e sempre” (Eb 13,8), saper declinare nell'oggi “I'evangelo
eterno” (Ap 14,6) e il proprio della missione della chiesa ed ¢ la sfida che il catechista e chiamato a raccogliere. E questo
lo impegna in un compito di intelligenza creativa e, al contempo, fedele. Il discernimento dei segni dei tempi non &
operazione facile e non & il risultato di rilevamenti sociologici. Sempre di tratta di un’operazione spirituale. In particolare,
mi pare che oggi chi annuncia I'evangelo sia chiamato a farlo tenendo presente e prestando un profondo ascolto
allumanita delle persone a cui si rivolge. Mostrare come la parola di Dio e la persona di Cristo hanno molto da dire alla
vita umana, come sanno orientare 'umano e valorizzarlo, aiutera il catechista a presentare Cristo come “via, verita e vita”
(Gv 14,6) in modo credibile. Dunque I'evangelizzazione e la catechesi si accompagnino a una grande attenzione
allumano, alle sue potenzialitd e alle sue debolezze, alle sue ferite e sofferenze, alle sue problematicita, cosi come alle
sue bellezze e alle sue gioie. E senza mai giudicare, ma sempre sapendo correggere e orientare con fermezza e
dolcezza. Questo € essenziale in particolare davanti ai giovani che devono trovare tempo e modo di dire se stessi, la
propria problematica umana, per poter poi anche accedere a un'adesione alla parola e alla persona di Gesu. La parola di
Dio che é stata narrata dall'umanita di Gesu di Nazaret richiede annunciatori che sappiano viverla e trasmetterla come
umanizzante, come capace di aprire un orizzonte e di creare senso a concrete esistenze umane.

Se il profeta & colui che fa segno, la chiesa, obbediente al suo mandato profetico, &€ chiamata a essere segno e a
declinare questa sua vocazione profetica come ‘invenzione del senso’, come reperimento e creazione di senso. Se i
teorici del post-moderno ci dicono che le domande che ormai vengono poste, e sempre piu lo saranno, riguardano la
funzionalita e I'utilita delle cose, delle nozioni e dei saperi (A che serve? E efficace? Si pud vendere?), non la loro verita
o bellezza, la chiesa puo resistere a questa tendenza cercando di porsi quale luogo in cui, in obbedienza alla parola di

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



Dio che da senso alla storia e al mondo, la domanda sul senso viene custodita come ci0d che pud veramente umanizzare
'uomo. Se la profezia & storica e sempre usa linguaggi e assume configurazioni differenti nelle diverse situazioni
storiche, culturali e geografiche, oggi, nei nostri paesi e nelle nostre chiese, essa deve assumere la forma dell'invenzione
del senso, vivendo e trasmettendo la fede come ‘cammino del senso’. Cid che é in gioco & l'essenza stessa del
cristianesimo che vive della promessa di Dio compiuta e rilanciata in Cristo, e dunque anche la ragion d'essere della
chiesa che vive della memoria della passione, morte e resurrezione di Cristo come evento e promessa di salvezza per
'umanita. Mai come oggi risuonano con forza le parole di Dietrich Bonhoeffer: ‘Il concetto non biblico di “senso” & solo
una traduzione di cio che la Bibbia chiama “promessa™. Nel Nuovo Testamento questa promessa assume il nome e |l
volto del Cristo e chiede che le comunita cristiane sappiano narrare il Cristo ‘che ci insegna a vivere' (Tt 2,12), che da
direzione, finalita, significato e bellezza al vivere umano. Onorare il Cristo che in-segna a vivere significa trasmettere
simboli e chiavi ermeneutiche della realta, ricordare che 'uomo € uomo se continua a interrogarsi su di sé, a riflettere
sulla morte, ad accettare come costitutivi gli enigmi che scopre in sé, a vedere nell’incontro e nella relazione con l'altro la
bellezza possibile dell'esistenza, a cogliere se stesso come compito da realizzare; significa valorizzare la dimensione
sapienziale della Scrittura e della stessa figura di Cristo, significa mostrare nella propria vita che Cristo € motivo
sufficiente di vita, che uomini e donne possono radunarsi e vivere insieme una vita umanizzata nel nome di Cristo, per
amore di lui e a causa sua. Significa ricordare che Cristo, dunque I'Evangelo, la promessa del Padre, la parola di Dio,
puod divenire motivo per dare la vita e per affrontare la morte, pud dare un senso alla morte dopo aver dato senso alla
vita. E forse la profezia piu radicale del cristianesimo & che la morte non ha l'ultima parola, ma la Parola di Dio pud
richiamare alla vita i morti. Annunciare il Cristo risorto quale parola ultima e salvifica di Dio all'umanita, questo il compito
profetico perenne della chiesa.

5. Un parola che suscita comunione

Dal Dio che parla alla chiesa che annuncia la parola di Dio rivelatasi definitivamente nel’luomo Gesu Cristo si stabilisce
un movimento di comunicazione e di comunione. E quanto espresso con densita teologica dal prologo della prima lettera
di Giovanni: “Cid che era fin da principio, cido che noi abbiamo udito,cio che noi abbiamo veduto con i nostri occhi, cio che
noi abbiamo contemplato e cio che le nostre mani hanno toccato, ossia il Verbo (L6gos) della vita (poiché la vita si é fatta
visibile, noi I'abbiamo veduta e di cid rendiamo testimonianza e vi annunziamo la vita eterna, che era presso il Padre e si
e resa visibile a noi), quello che abbiamo veduto e udito, noi lo annunziamo anche a voi, perché anche voi siate in
comunione con noi. La nostra comunione € col Padre e col Figlio suo Gesu Cristo” (1Gv 1,1-3). Se “comunione”, koinonia
, definisce la vita del Dio trinitario e la profondita del suo mistero, la chiesa non pud che essere attraversata dalla
medesima vita per poter narrare credibilmente Dio. In effetti, “la chiesa € la comunione sempre rinnovata di uomini e
donne che ascoltano e testimoniano la Parola di Dio” (Karl Barth). Sotto il primato della parola di Dio, la chiesa si lascia
abitare dalla vita divina e diviene come un sacramento della sua presenza strutturandosi in comunione. In quanto
comunione la Chiesa & immagine dell’'umanita riconciliata e profezia del Regno. In questo modo la chiesa non appare
semplicemente soggetto di evangelizzazione, ma diviene lei stessa vangelo; non si limita a compiere il suo servizio di
annunciatrice della parola di Dio, ma diviene lei stessa memoria vivente della parola di Dio. Cosa che emerge in tutta la
sua potenza spirituale nel momento in cui la chiesa celebra 'eucaristia.

Enzo Bianchi

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4



