Home

A razao de ser de uma Regra e como po-la em
pratica

Imprimir
Imprimir
2 Outubro 2009
Paris, College des Bernardins
ENZO BIANCHI
Cada Regra é avaliada, apenas, pela sua fidelidade ao Evangelho, pela seu potencial para ser sinal (texto integral em
italiano)
Paris, College des Bernardins, 2 octobre 2009
Collogue international 8e centenaire de I'Ordre franciscain
«Francois d'Assise... Aujourd’hut
Enzo Bianchi, Priore di Bose
LA RAISON D’ETRE D’'UNE REGLE ET SA MISE EN (EUVRE
Introduzione

Ringrazio gli organizzatori di questo Colloquio internazionale per l'invito che mi hanno rivolto con molta fiducia. 1o ho
accettato con gioia, per I'occasione concessami di poter ancora una volta interrogarmi intorno alla vicenda e alla figura a
me carissima di Francesco d’Assisi.

Devo perd confessare che, dopo aver accolto questo invito, mi sono sentito insipiente, non sufficientemente capace di
esprimere la ragion d'essere di una Regola nella vita religiosa. Vi chiedo dunque perdono per la mia audacia,
rivolgendovi nel contempo questa preghiera: accettate semplicemente cido che mi ha suggerito la rilettura degli inizi della
mia comunita, I'aver a lungo frequentato le Regole monastiche d’oriente e d'occidente, I'aver osato scriverne a mia volta
una, confrontarla con dei fratelli e delle sorelle e quindi assumerla come Regola che esprimesse la nostra forma vitae,
forma di una vita comunitaria monastica.

1. Lavicenda di Francesco d'Assisi e la sua Regola

Nel Testamento che Francesco d’Assisi ha scritto, 0 meglio ha dettato, nel 1226 alla vigilia della sua morte noi abbiamo
— come dice egli stesso — una recordatio, un’admonitio, un’exhortatio lasciata ai fratelli come testamento spirituale
«affinché osserviamo piu cattolicamente rhelius catholice) la Regola che abbiamo promesso al Signore» (Test. 34).
Certamente questo ultimo scritto di Francesco puo essere considerato il piu autentico, oltre che il pit autoritativo insieme
alla Regola, alla quale deve sempre essere tenuto accanto («Sempre tengano con sé questo scritto insieme con la
Regola»: Test. 36): esso va considerato alla stessa stregua della Regola, va conservato intatto, senza togliervi o
aggiungervi nulla, proprio come la Regola.

In questo Testamento Francesco fa un’anamnesi della sua vita, mettendo soprattutto in evidenza l'inizio della sua
penitenza, con I'andare in mezzo ai lebbrosi (cf. Test. 1-2), e l'inizio della vita comune, quando il Signore gli dono dei
fratelli e gli riveld che doveva vivere secondo la forma del santo Vangelo (cf. Test. 14): «E io con poche parole e
semplicemente (paucis verbis et simpliciter) lo feci scrivere e il signor Papa me lo confermo» (Test. 15). Con pochissime
parole, senza alcun dettaglio di circostanza Francesco racconta e confessa la genesi della sua vocazione, il prender
forma di una vita conforme al Vangelo e la stesura di una Regola. La narrazione &€ semplice, laconica, eppure € densa di
significato e sa narrare la parabola di una fondazione. C’é stato per Francesco un cammino molto lungo che egli chiama
di penitenza, di conversione: sono stati anni di maturazione cristiana e di discernimento della volonta del Signore, anni
che Francesco sente segnati soprattutto dall’essere stato condotto dal Signore tra i lebbrosi. Questa esperienza di carita,
che egli sapeva portare con sé (forse addirittura spinto da essa) nelle chiese in cui entrava per adorare il Signore e
benedirlo, contemplando la croce con cui il Signore aveva redento il mondo, € stata il crogiuolo della maturazione della
vocazione di Francesco.

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#
https://www.boseassisi.it//#

«E poi stetti un poco e uscii dal mondo» Test. 3). La rivelazione & avvenuta: egli doveva vivere secondo la forma del
Vangelo, doveva fare una vita conforme al Vangelo, anzi una vita il piu possibile conforme a quella vissuta umanamente
da Gesu. Iniziando a vivere questa conformitd, Francesco & un'immagine, un’icona visibile di penitente; non solo, ma
appare anche come interprete di un desiderio che albergava in altri cristiani di Assisi. Per costoro Francesco sa
raccontare con la sua vita la «vita evangelica» che essi pure desiderano: sentendolo affidabile, essi «vanno con lui», si
lasciano coinvolgere nella sua vita.

In questa novita Francesco legge un dono di Dio: «E dopo che il Signore mi dono dei fratelli, nessuno mi mostrava che
cosa dovessi fare» (Test. 14). Parole, queste, che dicono la solitudine di Francesco e dei suoi primi seguaci, ma dicono
anche una veritd: cid che questi uomini vivevano come inizio di un’avventura cristiana non era debitore verso qualche
forma di vita religiosa esistente né verso la gerarchia cattolica. Quell'urgenza di «vivere secondo la forma del santo
Vangelo» era un impulso che veniva dal cuore, dunque una rivelazione, nel senso che Dio aveva alzato il velo sulla sua
volonta e I'aveva fatta conoscere a Francesco.

«Vivere secondo la forma del santo Vangelo» & certamente un’eco della formula presente nellaRegola di Benedetto —
camminare per ducatum evangelii, sotto la guida del Vangelo» (Prologo 21) —; questa istanza non & una novita assoluta,
perché la sequela Christi € il tema che attraversa e fonda tutte le forme della vita religiosa. Ma qui in Francesco essa
assume una particolare radicalita: cid che e decisivo é la forma, che significa il contenuto e lo stile della sequela di
Cristo. Francesco e i suoi primi fratelli — occorre dirlo — cercano di vivere come Gesu aveva vissuto in Galilea e in
Giudea: avendo abbandonato tutto (casa, famiglia, campi...); lavorando con le proprie mani; esortando gli uomini alla
conversione; vivendo la fraternita come relazione che ha il primato su tutto.

E non appena giunse una certa consapevolezza di quella forma vitae come forma non saltuaria, non episodica,

Francesco «lo fece scrivere con poche parole e semplicemente»: ecco dunque quella che possiamo chiamare la
Protoregola. Essa € a noi sconosciuta, poiché non ce ne & giunta una testimonianza scritta, ma doveva essere un

propositum vitae breve e semplice, nel quale apparivano forse determinanti le frasi del Vangelo capaci di esprimere la

forma della vita fraterna. Nella Vita prima di Tommaso da Celano si legge questa informazione:

Il beato Francesco, vedendo che di giorno in giorno aumentava il numero dei suoi seguaci, scrisse per sé e per i frati
presenti e futuri con semplicita e brevita (simpliciter et paucis verbis) una norma di vita 0 Regola composta soprattutto di
espressioni del Vangelo, alla cui osservanza perfetta continuamente aspirava. Ma vi aggiunse poche altre direttive
indispensabili per una santa vita in comune (Vita prima 32).

Ecco dunque la Protoregola, quella che Francesco verso il 1209 porta al Papa insieme ai suoi compagni e sulla quale si
dice che abbia ricevuto da Innocenzo Il una conferma, un’approvazione orale. A noi resta difficile fare ipotesi sul
contenuto di questa Protoregola, e gli studiosi sono ben lontani da una convergenza di risultati in merito; nemmeno io
dunque mi attardo su tale questione, restando fedele a cid che mi é stato richiesto, ovvero una riflessione sull’'evento di
una nuova Regola, che si celebra in questo Convegno. In ogni caso, si puo dire che questa Protoregola non € stata
certamente smentita né dalla Regola non bollata scritta circa dieci anni dopo (1221), né dalla Regola bollata (1223)
confermata dalla santa chiesa romana.

2. Perché una nuova Regola?

Se si conosce la storia della vita monastica e poi della vita religiosa, si &€ consapevoli della pluralita delle Regole scritte,
lasciate come eredita e talvolta giunte fino ai nostri giorni. Possiamo brevemente ricordare come a partire dal IV secolo le
diverse fondazioni monastiche siano accompagnate da alcuni scritti legislativi 0 canonici, sovente sotto forma di Regole
in occidente o di Consuetudini in oriente. Si potrebbe dire che ogni fondazione ha una propria legislazione che detta la
forma della vita comunitaria, che le Consuetudini differiscono da una comunita all’altra e che solo I'occidente vede
imporsi alcune Regole, soprattutto quelle di Benedetto e di Agostino.

Va pero precisato che almeno fino al Concilio Lateranense Il (1139), pur essendo necessario vivere sotto una Regola,
non era richiesta per essa alcuna approvazione canonica: vi era la liberta di regolare la propria vita monastica secondo
l'ispirazione del fondatore. Solo il Concilio Lateranense IV (1215) esige che i nuovi fondatori assumano una delle Regole
gia approvate, o meglio attestate e diventate canoniche, affiancando ad esse norme particolari inerenti la nuova
fondazione. Fu cosi, per esempio, che i domenicani e i servi di Maria dovettero assumere la Regola di Agostino. A
Francesco pero, forse in virtu dell’approvazione orale ricevuta da Papa Innocenzo Ill nel 1209, fu concesso di assumere
per la sua comunita una nuova Regola, quella scritta da lui stesso con l'aiuto di alcuni suoi fratelli.

E cosi possiamo porci la domanda: perché una nuova Regola? E chiaro che per tutti i fondatori, anche se in maniera
diversa e con maggiore o minore intensita, lo scrivere una Regola significa da un lato porre uno scritto che sia ispirato al
Vangelo e che traduca le esigenze del Vangelo nella vita di un gruppo di uomini o di donne; dall'altro significa abbozzare
una forma di vita che dia il volto alla nuova comunita. Va detto con chiarezza: per tutti i fondatori la Regola suprema, la
Regola delle regole resta il santo Vangelo. Questa coscienza € stata testimoniata in modo mirabile dalla Regola di
Grandmont (1076), nella quale si afferma:

Diversi padri ci hanno raccomandato diverse vie, in testi chiamati Regola di san Basilio, Regola di sant’/Agostino, Regola
di san Benedetto. Tali Regole non sono pero la sorgente della vita religiosa ma ne sono dei derivati (propagines); non ne
sono la radice ma le fronde; non ne sono il capo ma le membra. Per la fede e la salvezza esiste solo una Regola delle
regole prima e principale, da cui derivano tutte le altre come ruscelli dalla sorgente: € il santo Vangelo, ... Regola prima e
principale della religione cristiana, cioé il Vangelo sorgente e principio di tutte le Regole (Regola di Grandmont [CCCM

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



VIII,66-67]).

Se questo principio non & mai stato contestato e se € affermato in modo piu esplicito e forte da Francesco nella Regola
non bollata — «Questa é la vita del Vangelo di Gesu Cristo che frate Francesco chiese che dal signor Papa Innocenzo gli
fosse concessa e confermata» (Prologo 2) —, & tuttavia sempre presente in ogni fondazione.

In relazione a questa istanza, la genesi di una nuova Regola pud essere cosi sommariamente indicata: nel cuore di un
cristiano alberga il desiderio di una sequela radicale di Cristo, il voler riprodurre in modo fedele e conforme la sua vita, la
vita di Gesu insieme ai suoi discepoli, quella vita che ci viene narrata dai vangeli e che é ripresa € vissuta anche dagli
apostoli dopo la Pentecoste, come ci testimoniano i cosiddetti «<sommari» degli Atti degli apostoli (cf. At 2,42-45; 4,32-35).
Certamente questo desiderio di sequela si sintetizza mediante parole contenute in alcune pagine del Nuovo Testamento.
Per Antonio e per molti altri fino a Francesco questa forma vitae Jesu & soprattutto eloquente nella chiamata rivolta da
Gesu a un uomo: «Va', vendi quello che possiedi, dallo ai poveri e avrai un tesoro nel cielo; poi vieni e seguimi» (Mt
19,21; cf. Regola non bollata 1,2; Regola bollata 2,5), oppure nelle parole dette ai dodici o ai settanta discepoli inviati a
predicare (cf. Lc 9,1-6; 10,1-12; Regola non bollata 14). Per Pacomio e Basilio la vocazione riconosciuta come chiamata
alla forma comunitaria appare descritta nei sommari degli Atti degli apostoli evocati poc’anzi, quei testi che descrivono la
koinonia apostolica. Anche a Bose, dopo I'arrivo dei primi fratelli e sorelle decidemmo di adottare come Regola i versetti
dei sommari degli Atti, ritenendoli sufficientemente indicativi di quella koinonia che poteva unire in un unico, convergente
progetto i primi membri della fraternita.

L’esordio di una fraternita € sempre segnato dall’attrazione del Vangelo e, al suo interno, di alcune pagine che ispirano la
vita comune, o una forma di missione nel mondo, o una diaconia da viversi nei confronti dei bisognosi. In questo modo
per alcuni anni il gruppo iniziale cerca di vivere facendo soprattutto riferimento a colui che é l'iniziatore, a colui che &
stato raggiunto dagli altri. L'iniziatore appare come colui che porta in sé la capacita di dare voce alla sensibilita
convergente dei primi membri, che permette agli altri di vedere in modo piu chiaro un progetto di vita per loro ancora
confuso, che precede gli altri con realizzazioni di forme di vita che si ispirano alla tradizione o nascono dalla lettura
dell'oggi culturale e storico.

Quello iniziale € un periodo di gestazione a volte faticoso, anche se normalmente & vissuto con convergenza ed
entusiasmo; va anche detto che sovente in questa fase si registrano sovente rotture, abbandoni o distacchi per
percorrere altre forme di sequela. E un tempo in cui I'incontro e lo scambio si mutano in condivisione, in cui la ricerca si
fa comune, in cui la fraternita come legame tra uguali diventa consapevole. Soprattutto la poverta iniziale, la mancanza
di mezzi, la diffidenza da parte della chiesa e una certa incomprensione o ostilita da parte della famiglia e della societa
aiutano i membri del gruppo non solo a coagularsi, ma a motivare in profondita le scelte e gli atteggiamenti che essi
assumono, e a fare questo nell’oggi, nel presente. Va riconosciuto che a volte I'esito di questa fase € un'ipotesi settaria,
«a-nomica»; a volte € la creazione di un gruppo talmente fusionale che non riuscira pit ad allargarsi, soprattutto se
riprodurra I'archetipo familiare con relazioni di prossimita non compatibili con il celibato. Nello stesso tempo & anche vero
che, se l'iniziatore possiede un buon equilibrio umano, & possibile che fiorisca un progetto di vita religiosa.

In questo tempo anche la relazione tra i primi fratelli muta e cresce: se l'iniziatore riceve la fiducia dei fratelli e permette
che la relazione con lui sia segnata da liberta e da affetto fraterno, allora avviene una fermentazione dinamica che porta
a una maturazione comunitaria segnata dalla condivisione del progetto comune. E cosi giunge I'ora della Regola. I
gruppo che ha sperimentato anche brevemente una forma vitae e la sente aderente ai propri desideri e conforme al
Vangelo — che resta, lo ripeto, la causa ultima dell’avventura intrapresa —, questo gruppo, consapevole di una novita di
vita che non puo essere descritta da una delle Regole precedenti, pensa di dover descrivere brevemente e con
semplicita cio che vive nella forma di una Regola che fissi il minimo indispensabile per una vita comune. Mi si permetta
qui di citare la Regola di Bose:

[Fratello, sorella,] la presente Regola & un aiuto per te, uno strumento per vivere il Vangelo e soprattutto un mezzo di
comunione fraterna. Essa vuole essere per te non una legge ma una descrizione di vita senza la quale non si puo
edificare una comunita e non ci pud essere creazione comune. E su questa Regola che tu misurerai la tua appartenenza
alla comunita, & con essa che tu cercherai di confrontare il tuo cammino rispetto a quello degli altri. Non avere paura di
gueste direttive comuni (Regola di Bose 5).

La Regola nasce cosi, dal bisogno di avere un testo che fissi la forma vitae della comunita, che sia eloquente del
progetto abbozzato e iniziato dai primi fratelli. Cio che appare nuovo nella forma di vita viene messo in evidenza come
indicazione cui tutti si sottomettono, mentre cid che permane della tradizione della vita religiosa antecedente é letto come
un’appartenenza a un’esperienza che e venuta prima e che non puo essere né tralasciata né rifiutata.

Ma dell'evento costituito dalla Regola occorre in particolare mettere in risalto due effetti. Innanzitutto, quando
sopraggiunge la Regola, essa diventa il centro egemonico della comunita: € la Regola a cui tutti si sottomettono,
compreso il fondatore. E un evento importantissimo che decentra il fondatore e fa si che la comunita si dia un’autorita
oggettiva alla quale anche chi ha scritto, generato, o presieduto alla stesura della Regola si sottomette. Inutile dire che,
se il fondatore non consegna una Regola, sara lui la Regola per i fratelli, come negli insediamenti anacoretici dei padri
del deserto: in questo caso perd non puo esserci una creazione comune né una fecondita del progetto. Inoltre quando
manca la Regola € piu facile la tentazione di tirannia, di prepotenza da parte dei fondatori oppure I'esito di un gruppo
diasporico con elementi anarchici, a volte integrati, a volte invece causa di divisioni o fratture.

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



In secondo luogo, per quanto attiene piu specificamente alla Regola si tenga presente che la sua qualita & determinante
per il futuro della comunita: se é troppo breve e non descrive sufficientemente la forma vitae, € il fondatore che resta |l
legame decisivo tra i fratelli, e la sua scomparsa pud innescare movimenti centrifughi e di dissoluzione. Se invece la
Regola & troppo estesa e precisa, allora rischia di cristallizzare le forme, di fissarle in una precisione che non sopporta
una dinamica né un adeguamento a nuove situazioni: in questo caso la Regola perdera la sua forza performativa.

Certamente le Regole possono attraversare decenni e secoli, come ci mostrano numerosi esempi. La Regola di
Benedetto resta normante dopo un millennio e mezzo e appare ancora un venerabile strumento di vita cenobitica, anche
se va riconosciuto che molte sue parti non sono piu lette neppure nel capitolo dei monasteri benedettini. La Regola di
Agostino pure ha attraversato i secoli, ma significativamente nella sua essenzialita € stata Regola monastica e Regola
per gli ordini mendicanti. La Regola di Francesco ha avuto una vicenda particolare, sia a causa dell’approvazione papale
sia per quanto riguarda la sua interpretazione lungo i secoli, ma questi elementi esulano dal tema della mia relazione.

Conclusione

Ripeto la domanda che mi sono posto all'inizio della seconda parte: perché una nuova Regola, quando sono gia operanti
nella vita religiosa diverse Regole per i monaci cenobiti, per la vita religiosa itinerante, per la vita religiosa diaconale? E
potremmo continuare con altri interrogativi. Perché oggi, nell’effervescenza del rinnovamento dovuto al Concilio Vaticano
II, si sono scritte nuove Regole, alcune delle quali si presentano come un testo illuminante e ispirante? E perché alcune
di queste Regole non hanno assicurato la sopravvivenza alle comunita oltre qualche decennio? Vorrei almeno ricordare
che Regole come quelle dei Freres de la Vierge des Pauvres (1965), quella Per un monastero semplice e attuale di
Garcia M. Colombés (1966), quella del Livre de vie monastique (1968), Regole che giudico di alta qualita spirituale, non
hanno avuto irradiamento o hanno segnato esperienze rapidamente morte 0 senza accrescimento; altre invece, come la
Régle de Taizé o la Regola di Bose sono una traccia che da forma a delle comunita rispettivamente da sei e quattro
decenni...

In ogni caso, comungue si voglia rispondere a queste domande, un dato rimane certo: una nuova Regola € un frutto di
uomini illuminati dalla fede cristiana e dalla vocazione alla vita religiosa, ma cio che resta la Regola delle regole, la prima
e assoluta Regola € il Vangelo. Ogni Regola, dunque, va giudicata solo sulla sua fedelta al Vangelo, sulla sua capacita
di essere segno delle vestigia Christi.

Enzo Bianchi, Priore di Bose

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4



